

# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة الشهيد حمة لخضر – الوادي – كلية الآداب واللغات قسم اللغة والأدب العربي

## ما بعد الحداثة في قصيدة " شداد " لأدونيس

مذكرة معدة ضمن متطلبات شهادة الماستر في اللغة والأدب العربي تخصص: أدب حديث ومعاصر

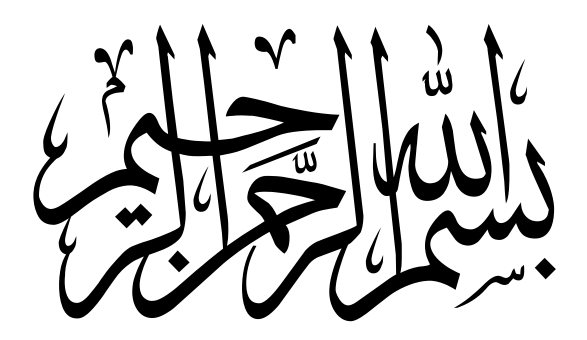
إعداد الطالبتين : إشراف الأستاذ :

أم الخير ضيف

عواطف تامة

الموسم الجامعي:

1438-1437ھ / 2016-2016م



### والمائية المرابعة الم

من لم يشكر الله لن يشكر أحد، فالشكر لله الولا وقبل كل شيء على توفيقه لنا لإتمام هذا العمل، كما نتوجه بأسمى معاني الشكر الجزيل والعرفان الخالص إلى أستاذنا الفاضل ياسين صلاح على إشرافه لهذا العمل وما قدمه لنا من توجيهات وملاحظات قيمة. كما لا يفوتنا أن نتوجه بالشكر إلى أعضاء لجنة والمناقشة، وإلى جميع أساتذة قسم اللغة العربية وآدابها وإلى الذين لم يبخلوا علينا بنصائحهم السديدة، وتوجيهاتهم القيمة، التي بفضلها تم إنجاز هذا العمل والمتواضع، كما لا ننسى زملاء الدفعة.

فلهؤلاء جميعاكل الشكر والتقدير.

## مقدمــة

يعتبر مصطلح ما بعد الحداثة من أكثر المصطلحات انتشارا وإثارة للجدل في الساحة الثقافية والنقدية الراهنة، إذ لا نكاد حقلا معرفيا إلا ووجدنا ما بعد الحداثة من ضمن انشغالاته ، فهذا المصطلح يعتبر مظلة عامة تَضُمُّ تحتها أطيافا شتى من الاختصاصات المختلفة كالطب والهندسة والتكنولوجيا والفنون والآداب؟ كما يدل أيضا على مجموعة من المواقف التاريخية والاجتماعية ، ولكنه مع مرور الوقت أصبح مفهوما في النقد الأدبي يشير إلى ميزات جديدة في الإبداع الأدبي باتت تميز المشهد الفكري الغربي المعاصر .

ولم تكن الثقافة العربية بمعزل عن هذا التحول العميق ، وإنما أُصيبت بدورها بمد ما بعد الحداثة، وأصبح المشهد الأدبي العربي المعاصر يزخر بالعديد من الممارسات الأدبية من هذا النوع كما عند محمد الماغوط ومحمود درويش وأدونيس خصوصا في مراحلهم الشعرية المتأخرة؛ فكيف استقبلت الثقافة العربية المتمركزة والمحافظة موجات المدالعنيفة لحركة ما بعد الحداثة عموما وفي الراهن الأدبي والنقدي على وجه الخصوص وما هي أبرز مظاهرها في الخطاب الأدونيسي؟

كيف استطاع أدونيس المزج بين التراث المتمثل في "شداد" وبين رؤيته الحضارية الراهنة للواقع العربي المتأزم؟.

هذه التساؤلات كانت مُسوِّغا وجيها وباعثا قويا لاختيارنا لجال ما بعد الحداثة عند أدونيس كموضوع بعثي لمذكرة التخرج في شهادة الماستر في الأدب الحديث والمعاصر وقد وعنونا هذا البحث بالماستر في الأدب الحداثة في قصيدة شداد لأدونيس"، ولعل اختيارنا لمصطلح ما بعد الحداثة يكمن في أهميته في الأدب العربي وفي حياتنا الراهنة بجميع مجالاتها ، أما اختيارنا للشاعر "لأدونيس" فلم يكن عشوائيا وإنماكان لأسباب أهمها ارتباط اسمه بالثورة الحاصلة على المستوى الأدبي واعتباره من رواد الأدب والفكر على الساحة الأدبية والثقافية المعاصرة.

وكان لاحتيارنا لهذا الموضوع جملة من الأسباب والدوافع أبرزها:

- 1) رغبتنا في دراسة ما بعد الحداثة في الراهن الأدبي والنقدي نظرا لقلة البحوث الأكاديمية في هذا الجحال.
- 2) التطلع إلى مواكبة آخر ما وصلت إليه النظرية النقدية، ومحاولة المساهمة مُستقبلا في استشراف الصيرورة النقدية وبلورة نظرية جديدة.
  - 3) الاستمتاع بملاعبة الخطاب الأدونيسي المكثف بالدلالات المنفتحة على الوعي التاريخي والقراءات اللانهائية.
  - 4) الوقوف على جماليات قصيدة "شداد" الحافلة بمفارقة استحضار التراث في سياق الدعوة إلى التمرد عليه.
    - 5) الوقوف على الأبعاد الدلالية للتناص الذي تحفل به القصيدة في جميع محطاتما.

وقد اعتمدنا في هذا البحث على خطة تعتمد على مدخل وفصلين وخاتمة.

أما المدخل "أدونيس حياته وأدبه" فكان للحديث عن حياة الشاعر أدونيس ومرجعياته الغربية والعربية، وموقفه من التراث وأهم مؤلفاته.

أما الفصل الأول "مفهوم مصطلحي الحداثة وما بعد الحداثة" فقد تناولنا فيه مفهوم الحداثة لألها الأساس والمدخل المنهجي لما بعد الحداثة، إضافة إلى بيان جذورها وأسسها وتمظهراتها على الفكر والواقع، ثم توجهنا بعد ذلك للحديث عن ما بعد الحداثة ؛من خلال الوقوف على أجهزتها المفاهيمية والاصطلاحية، ثم التنقيب عن بداياتها التاريخية ومرجعياتها الفلسفية والفكرية والحضارية، إضافة إلى عرض تمظهراتها على الواقع.

وفي الفصل الثاني "مظاهر ما بعد الحداثة في قصيدة شداد" سعينا إلى إسقاط المفاهيم النظرية لما بعد الحداثة على القصيدة وذلك من خلال عرض المظاهر الفنية والمعنوية؛ فالمظاهر الفنية تتمثل في

خروج أدونيس عن المؤسسة الخليلية في الإيقاع والوزن والقافية وكذا هندسة القصيدة، بالإضافة إلى الصورة الشعرية وما تتضمنه من انزياح ورمز ، أما المظاهر المعنوية فقد عرضنا فيها ثورة الشاعر على المراكز والثوابت الدينية والسياسيق والاجتماعيق والنفسيق.

#### وفي الأخير كانت الخاتمة عرضا لأهم نتائج البحث.

وإذا كان لكل بحث منهج يَتَّكِ ئُ عليه فقد اقتضت طبيعة البحث الاستناد إلى المنهج التفكيكي الذي نراه الأنسب لملاعبة الخطاب الأدونيس المرتحل والمراوغ، كما أن التفكيكية هي المنهج الوحيد الذي يروم تفكيك المراكز، والثورة على الثوابت، وتقويض الأنظمة المركزية المتعالية.

وقد استَعَنّا في إنجاز الخطة بالعديد من المصادر والمراجع من أبرزها: الحداثة وما بعد الحداثة لمحمد سبيلا وعبد السلام بنعبد العالي، و ملامح حداثية في التراث النقدي العربي لعاصم محمد أمين، ونقد الحداثة لآلان تورين، و (سياسة الشعر) و (الثابت والمتحول) لأدونيس، و الشعر العربي بنياته وإبدالاته لمح مد بنيس.

وقد واجهتنا ونحن ننجز هذا البحث جملة من العراقيل والمشاكل منها:

- 1) إشكالية البحث في طبيعة مصطلح ما بعد الحداثة الذي أُقَرَّ كل من تفاوله بأنه شديد التعقيد، عَصِي عن التحديد، بسبب انتمائه إلى حقول معرفية متعددة.
  - 2) صعوبة إقامة الحدود الفاصلة بين الحداثة وما بعد الحداثة، وذلك راجع إلى النقاد أنفسهم؛ فمنهم من يذكر مصطلح الحداثة وهو يقصد ما بعد الحداثة، وهذا الخلط يظلل الباحث ويوقعه في فَخّ الضبابية والتشويش.

- 3) قلة المراجع التي تناولت مصطلح ما بعد الحداثة في الفكر النقدي عند أدونيس فأغلب المراجع التي تتحدث عن أدونيس تخوض في إبداعه الشعري ومظاهر الحداثة فيه.
  - 4) صعوبة تفكيك الخطاب الأدونيسي الذي يغوص في الغموض وينزع نحو الفكر والفلسفية.
    - 5) ضيق الوقت بسبب كثرة الالتزامات المهنية والأسرية.

وفي الأخير لا يسعنا إلا إن نتقدم بالشكر الجزيل والتقدير لأستاذ المشرف "صلاح ياسين" الذي أحاطنا بالتشجيع المتواصل والتوجيهات الصائبة ، فندعو الله عز وجل أن يجعله ذخرا وعونا لكل طالب علم ، كما نشكر عمال مكتبة الجامعة وجميع أساتذة قسم اللغة والأدب العربي ، ونرجو في الأخير أن نكون قد وفقنا في هذا المسعى والله ولي التوفيق.

# مدخـــل

أدونيس حياته ومؤلفاته

#### أولا: مولده ونشأته

على أحمد سعيد إسبر الملقب بأدونيس \*، شاعر وناقد وفيلسوف ومفكر، ولد بقرية قصابين بسوريا في الفاتح من جانفي 1930م، كان يُطلق عليه عدة أسماء وقد أشار إلى هذا في بعض أشعاره من كتاب التحولات "أقاليم الليل والنهار":

عُلْزَمُنِي الخُرُوجِ من أَسْمَائِي

أَسْمائِي غُرْفَةٌ مُغْلَقَهْ

جُبُّ غَائِبْ

عَلِي إِسْبَرْ، عَلِي أَحْمَدْ سَعِيدْ ،عَلِي أَحْمَدْ إِسْبَرْ

عَلِي أَحْمَدُ سَعِيدُ إِسْبَرْ....

يُصَارِعُ يَتَكَسَرُ كَالبِلَّوَرْ

 $^{1}$ وَأَدُونِيسُ يَمُوتْ

ومن الملاحظ أن الشاعر سئم من أسمائه لأنمّا في نظره لا تحقق له ما يريد ، لكن يبقى أدونيس من دون الأسماء الأخرى حاضرا بنبضه وروحه ففكرة التوق والظماء التي تجدد الحياة وبعثها من جديد تلح على الشاعر بالإضافة أن الكثير من المحلات في بيروت كانت تممل كتاباته وقصائده وبمجرد توقيعه باسمه الأسطوري أصبحت قصائده تنشر بسرعة في هذه المحلات.

"أدونيس" لم يعرف مدرسة نظامية قبل سن الثالثة عشر ، ولكنه تلقى تعليمه على يد والده كان معروفا بتصوفه ،في سنة 1942 تحصل علىمنحة لمتابعة تعليمه الثانوي في الثانوية الفرنسية في طرطوس.

<sup>\*</sup>أدونيس هو أحد ألقاب الآلهة في اللغة الكنعانية (الفنيقية)، فالكلمة (أدون) تحمل معنى السيد أو إله، مضاف إليها (السين) وهي التذكير باليونانية وهو معشوق الآلهة (عشتار)، وانتقلت أسطورة أدونيس من الحضارة الكنعانية للثقافة اليونانية القديمة وحبيبته صارت أفروديت، تحسد الربيع والإخصاب.

<sup>1</sup> محمد على العشماوي، أعلام الأدب العربي واتجاهاتهم الفنية، دار المعرفة الجامعية، القاهرة،مصر، (دط)، (دت)، ص188.

"بدأ الشاعر "أدونيس" بنشر قصائده الأولى في سن السابعة عشر في جريدة محلية بمدينة اللاذقية على صفحات مجلة القيثارة  $^{1}$ وتميزت قصائده بتكثيف عالي للدلالة إلى حد الغموض.

في عام 1946 إنتمى للحزب القومي السوري وتعرف على الأديبة والناقدة "خالدة سعيد" ونشر في نفس السنة ديوانه الأول "دليلة بدمشق" وهي قصيدة طويلة، ثم ديوانه الثاني "قالت الأرض" الذي ظهر بشكل رسمى "سنة1954.

وفي سنة 1956 شدّ الرّحال إلى لبنان واستقر فيها ونال الجنسية اللبنانية وفيها التقاء بيوسف الخال الذي عاد من نيويورك وأسس معه مجلة شعر وفي عددها الأول نشر أدونيس" مسرحية شعرية قصيرة بعنوان (مجنون بين الموتى ) إذ هيأت له منبرا لطرح أفكاره وأرائه حول الأدب والشعر إضافة إلى نشر أشعاره ، في سنة 1958 أسس مع حليم بركات وعادل ظاهر مجلة أفاق وفي نفس السنة أصدر ديوانه (أوراق الريح)من مجلة شعر في طبعته الأولى، في سنة 1960 تجمل على منحة من الحكومة الفرنسية وتعرف هناك على الحركة الثقافية والشعرية وتم لقاؤه المباشر ب(هنري ميشو، وميشيل دوكي) وغيرهما ودأب على ترجمة الكثير م ن كتابات هؤلاء الشعراء والنقاد والمفكرين الغربيين في مجلة شعر، في سنة 1968 أسس" أدونيس" مجلة "مواقف" التي جمعت شعراء ومثقفون من الشرق والغرب وفي السنة ذاتما أصدر ديوان ( المسرح والمرايا ) من دار الآداب، في سنة 1971 أحرز جائزة الندوة العالمية في بيتسبورغ، وفي عام 1973 تحمل على دكتوراة دولة من جامعة القديس يوسف (st joseph) ببيروت حول موضوع الثابت والمتحول: بحث في (الإتباع والإبداع عند العرب) وقد صدرت الأطروحة في طبعتها الأولى عن دار العودة سنة 1974في الجزء الأول تحت عنوان (الأصول) والجزء الثاني بعنوان (تأصيل الأصول)، وأضاف فيما بعد الجزء الثالث وعنونه برصدمة الحداثة) في 1978.

<sup>1</sup> حبيب بوهرور، تشكل الموقف النقدي عند أدونيس ونزار قباني، عالم الكتب الحديث، عمان، الأردن، ط2، 2008، ص123.

"ولقد أعتبر كتاب (الثابت والمتحول) نقطة فاصلة في مسيرة ثقافتنا على الرغم من الجهود التي بذلت لتشويه الكتاب ومؤلفه ويعد متنا ابرز ذائقة جديدة في الثقافة العربية".

تعددت نشاطاته الشعرية والفكرية في مناطق عديدة من العالم فكان أستاذ زائر في جامعة السروريون الجديدة في سنتي 1980–1981، في سنة 1983 وعين عضوا في الهيئة العليا للكوليج الدولي للفلسفة بباريس ،وفي سنة 1986 تحصل على منحة مخصصة للإبداع من المركز الوطني للآداب بفرنسا وفي نفس السنة تحصل على الجائزة الكبرى للشعر في بروكسل ، قام "أدونيس" خلال التسعينات بعدة أسفار شارك خلالها في ندوات ومهرجانات وألقى محاضرات على سبيل المثال لا للحصر في سويسرا،مصر ، برلين ... منح عدة جوائز منها جائزة التاج الذهبي للشعر بمقدونيا سنة 1971، بالإضافة إلى جائزة غوته الألمانية وجائزة بوسكي في فرنسا سنة 2001 .

#### ثانيا: مرجعياته الفكرية

#### 1. المرجعية التراثية:

لقد أعاد "أدونيس" إحياء شخصيات تراثية عن طريق إعادة صياغة شعرية لتلك الشخصيات معيدًا صهرها ضمن منظومة الشعر الخاصة به، ويرى "أدونيس" أن ليس التراث ما يصنعك بل أنت ما تصنعه التراث هو ما يولد بين شفتيك ويحرك بين يديك ، التراث لا ينتقل بل ما يُخْلَقْ "2.

ومن المحطات التراثية التي استند عيها "أدونيس" منها رؤية (أبي نواس) ويقول في هذا الصدد "حين نقرأ شعر أبي نواس يبد و أنه يكشف بشكل عام عن أربع قضايا متلازمة ومترابطة هي:عن محسوس جديد أي نمط معين من الأشياء ، وعن حدث جديد أي نمط معين من الواقع، وعن تجربة جديدة أي نمط معين من الحياة ، وعن لغة شعرية جديدة أي نمط معين

<sup>1</sup> عصام عسل، الخطاب النقدي عند أدونيس أنموذجا، دار الكتب العالمية، بيروت، لبنان، ط 1، 2007، ص 8. 2أدونيس، المحيط الأسود، دارا لساقي، بيروت، لبنان، ط1، 2005، ص45.

من التعبير "1"، ضف إلى ذلك رؤية أبي تمام فهو يرى "أنه كونه بداية جديدة في الشعر العربي (....) إنه الشاعر العربي الأول الذي خلق لنفسه سلاسل فنية ،وعاش يرقص ضمنها "2....

#### 2. المرجعية الصوفية:

تعد الصوفية هي المؤثر الثاني في حياة أدونيس وقد أشار إلى هذا صراحة بقوله: "
والصوفية هي المؤثر الثاني فثمة في داخلي بعد ديني وتحول الى بعد طبقي وجودي "3، ويأتي
على رأس المتصوفة المؤثرين فيه، (النفري،وابن عربي) ، كما يقرُ "أدونيس" بالأثر الذي تركه
(أنطوان سعادة ) على رؤيته الشعرية وذلك من خلال كتابه (الصراع الفكري في الأدب
السوري) حيث قال عن شعوره بعد قراءته لهذا الكتاب: "تأثرت كثيرا بهذا الكتاب صرت
أنظر على أن الشعر ليس مجردا تعبيرا عن العواطف والانفعالات وفقط ،وإنما هو رؤية
متكاملة للإنسان وللأشياء والعالم"4.

ولا ينكر "أدونيس" تأثره بشعراء معاصرين له، لكن تأثيرهم عليه كان محدودا من بين هؤلاء يذكر سعيد عقل بدوي، الجبل.

إنّ شعر "أدونيس" هو شعر صوفي، في حلة جديدة ،انه حدس الصوفية الفنية،ويلتقي "أدونيس" مع الصوفية في اللغة الرمزية وانفتاح الدلالة على المطلق والروح الاستشرافيةالتنبئية كل المؤسسات وحرية المتخيل والثورة على مركزية العقل والكشف والتطلع.

<sup>1</sup> أدونيس، الثابت والمتحول (تأصيل الأصول)، دار الساقي، بيروت، لبنان، (دط)، (دت)، ص109.

<sup>2</sup> أدونيس، مقدمة الشعر العربي، دار العودة، بيروت، لبنان، ط3، 1979، ص46.

<sup>3</sup> صقر ابو فخر، حوار مع أدونيس الطفولة، الشعر، المنفى، المؤسسة العربية للدراسات وللنشر، بيروت، لبنان، ط 1، 2000، ص44. 4المرجع نفسه، ص54.

#### 3. المرجعية الغربية:

يعترف "أدونيس" بأنه استلهم من الثقافة الغربية دون الذوبان فيها أو التبعية المطلقة لها حيث قال: " أحب هنا أن أعترف بأنني كنت من بين الذين أخذوا الثقافة من الغرب غير أيي كنت كذلك من الأوائل الذين ما لبثوا أن تجاوزوا ذلك ،وقد تسلحوا بالوعي ومفاهيم تمكننهم من أن يعيدوا قراءة موروثهم بنظرة جديدة،وأن يحققوا استقلالهم الثقافي الذاتي "أ. ويأتي في مقدمتها تبنيه للاسم المستعار "أدونيس "وهو ما علقت عليه (خالدة سعيد) بقولها: "لقد اختار علي أحمد سعيد ادونيس إعجابا بهذه الشخصية الأسطورية منذ عام 1948"2.

لقد قرأ "أدونيس " الشعر الفرنسي وتأثر برواده أمثال بودلير "StéphaneMallarmé"، رامبو "BaudelaireCharles"، رامبو "Rimbaud"، وقد اعتبر هذا الأخير شاعرا صوفيا باعتباره "يستخدم في كتاباته كلمات رمزية صوفية وتتردد كثيرا مثل العطش والشرب والارتواء (...) هي كلمات تترجم رغبة الشاعر في الاتحاد بالوجود "3، وأطلع كذلك على الفلسفة الغربية المهد الرئيسي لنظريته الشعرية "فهو يمتلك معرفة مباشرة بالفكر الفلسفي والجمالي للمثاليين الذي يتوج بمايدغر". ويرى" أدونيس" أن الأثر الذي تركه فيه الفكر الغربي يعتبر بليغا مقارنة بالشعر العربي فقال في هذا الصدد: "تأثرت بالتجارب الشعرية في الغرب وتأثرت بعدد من الشعراء بوعي أو بلا وعي،غير أنّني تأثرت أكثر بالحركات الفكرية أمثال نيتشه،هيراقليطس "5 والواقع أن "نيتشه" أثر كثيرا على الفكر الأدونيسي ويذهب "عبد الله المهنا "إلى أن ماركس أثر بشكل من

<sup>1</sup> أدونيس، الشعرية العربية، دار الآداب، بيروت، لبنان، ط1، 2000، ص86.

<sup>2</sup> خالدة سعيد، حركية الإبداع (دراسات في الأدب العربي الحديث)، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط 3، 1986، ص17.

<sup>3</sup> أدونيس، الصوفية والسريالية، دار الساقي، بيروت، لبنان، ط3، (دت)، ص249.

<sup>4</sup> حبيب بوهرور، تشكل الموقف النقدي عند أدونيس ونزار قباني، ص 157.

<sup>5</sup> صقر أبو فخر، حوار مع أدونيس الطفولة، الشعر، المنفي، ص57.

الأشكال على "أدونيس" ويتجلى ذلك على النزعة الثورية التي تتسم بها أغلب أرائه "ولأمراء في أن أراء "أدونيس" في الحداثة والثورة والتجاوز والهدم تصدر عن فكر ماركسي"1.

#### ثالثا:أراء النقاد حوله:

يعد الناقد العربي السوري على أحمد سعيد المعروف "بأدونيس" في الساحة الأدبية قامة أدبية من خلال جهوده التي سعت إلى إعادة قراءة الثقافة العربية القديمة والحديثة المعاصرة قراءة تتسم بالجدة والأصالة والجرأة في تناول القضايا من جهة وغزارة الإنتاج ونوعية واستمرارية من جهة أخرى، إلا أن هذ الا ينفى وجود فريقين أحدهما مؤيد له ويتبنى آراؤه ويكتب على طريقته وجعل منه عميدا للشعر العربي الحديث ولعل أول من اهتم بشعره زوجته خالدة سعيد في مقالات كانت تنشر تحت اسم مستعار خزامي صبري في عام 1957 حيث نشرت مقالها بعنوان قصائد أولى لأدونيس ، ضف إلى ذلك الناقد السوري كمال أبو ديب الذي يعتبره من بين أهم أربعة أو خمسة شعراء في العالم اليوم بل قد يكون حسبه أفضل الشعراء الموجودين الآن، فهو يراه منظرا ممتازا ،أمّا الناقد والمفكر السوري محمد كامل الخطيب ففي معرض مقارنة "أدونيس" بصقر قريش يقول: "لكن ألم يفعل أدونيس صاحب قصيدة الصقر الشيء نفسه (...) ألم يشيد أدونيس بعد هروبه صرحا أدبيا شعريا وثقافيا أو مملكة جديدة لا تقل في شأنها وعلو مغامرتها عن مملكة عبد الرحمان بن معاوية؟ ألم يشيد أدونيس للثقافة والحداثة والشعر العربي دولة جديدة "2"، ويشبهه بالمتنبي على اعتبار أن كلاهما ملئا الدنيا وشغلا الناس ، وفي سنة 1909 أظهر الناقد أسعد مرزوق في كتابه الأسطورة في الشعر المعاصر للشعراء التموزيين "الذي اهتم فيه بالكشف عن طبيعة توظيف "أدونيس" لأسطورة تموز من خلال ثلاثة نماذج هي قالت الأرض 1954، الفراغ

<sup>1</sup> عبد الله المهنا، الحداثة وبعض العناصر المحدثة في القصيدة العربية المعاصرة، مجلة عالم الفكر مج 9، ع9، (دت).

<sup>2</sup> أدونيس، مقدمة للشعر العربي، ص135.

1955 ، رماد الفينيق 1958 "أما حليم بركات وعادل ظاهر قد نشرا دراستين في مجلة شعر اهتماما باستخدام "أدونيس" للرموز الأسطورية وما تحتويه من رؤى فكرية أكثر من اهتمامه بالجوانب الفنية التي تتوقف على الطرائق والصيغ وبناء القصيدة ، بالإضافة إلى الشعراء من الأجيال الجديدة الدين انبهروا" بأدونيس" وجعلوه مثلهم الأعلى وغدت قصيدة النثر وهو من أبرز منظريها حاضرة في كل الملتقيات الأدبية والصحف والمجلات كما يتجلى معجمه اللغوي وتراكيبه وأسلوبه الشعري في جميع كتابات هؤلاء الشعراء.

وفي الجهة المقابلة يوجد معارضين لدرجة العداوة ،ولم تقتصر هذه العداوة "لأدونيس" على الشعراء والأدباء بل تعدتما إلى رجال الدين والسياسة "فالخصومة له قديمة قدم دعوته إلى التحديد والجديد والإبداع ضمن مفهوم الحداثة في جميع نواحي الحياة العقلية والأدبية والعلمية "فمعارضيه أكثر من مؤيديه فالناقد يحي الدّين صبحي يعتبره شاعرا إلى غاية إصداره ديوانه أغاني مهيار الدمشقي سنة 1965 ،لكن بعد هذا التاريخ بدأ يمر بمرحلة موت شعري وصار يفسد الذوق العام ويجر الشعراء والشباب إلى رحلة الضياع فيقول عنه "هو مثل المصاب بالسرطان أو الجذام ،يرى نفسه وهو يموت تتساقط أعضاؤه أمام عينه ومع ذلك يصر على أنه مازال على قيد الحياة أدونيس يرى أدونيس يموت شعريا ويموت إبداعيا فيحي نفسه بنفسه عن أحد الطريقتين، إمّا عن طريق التشبيه الذي يلحقه ولا تفهم شيئا لا فيحي نفسه بنفسه عن أحد الطريقتين، إمّا عن طريق التشبيه الذي يلحقه ولا تفهم شيئا لا خائزة نوبل أو جوائز أدبية أخرى "3، ويعتبر المغربي محمد السرعيني "أدونيس" ناقلا لأفكار الغربيين وخاصة جماعة (تال كال Tal guel) في فرنسا "فهو يقرأ في الصباح أفكار هؤلاء وفي المساء يلقيها في مقال أو كتاب "4، في حين هاجم رياض نجيب الرّس في مجلة حوار

<sup>1</sup> محمد على العشماوي، أعلام الأدب العربي واتجاهاتهم الفنية ،ص ( 204، 205).

<sup>2</sup> عبد الحميد جيدة، أدونيس مؤيديه ومعارضيه، مجلة فصول، مج 16، ع2، 1997، ص95.

<sup>3</sup> جهاد فاضل، أسئلة النقد حوارات مع النقاد العرب، الدار العربية للكتاب، تونس – ليبا، (دت)، (دط)، ص355. 4جهاد فاضل، أسئلة النقد حوارات مع النقاد العرب، ص327.

كتاب التحولات واعتبره لعبة خطيرة في الأشكال الشعرية وأنّ قصائد هذا العمل تفتقر للروابط الداخلية وللتصور الشام ل، أمّا مضامينه فقد كانت مجرد مضامين جنسية عابثة، بالإضافة إلى محمد مصطفى هدارة وبسام السباعي وغيرهم هاجموا طريقته وأسلوبه وخروجه من التراث.

ومع مؤيد ومعارض يعد "أدونيس" شمسًا لتضيء الطريق للشعر العربي وأشعلت النيران وحرك ما ركد من المياه في بحور الشعر، والحقيقة التي يجب أن تقال هو أنه دائما في أغلب حواراته غير راضٍ على الكتابات الشعرية الناقلة لطريقة تعبيره ويحث الشباب على خلق ضوئهم الخاص بهم.

#### رابعا:مؤلفاته

لأدونيس أعمال شعرية ونقدية وفكرية ومترجمة فهي متعددة بتعدد طبعاتما نذكر منها:

#### مدخل أدونيس حياته ومؤلفاته

| الطبعة الثانية | الطبعة الأولى | العنـــوان                   | المادة   |
|----------------|---------------|------------------------------|----------|
|                | 1950          | - دلیلة دمشق                 | المجموع  |
|                | 1954          | - قالت الأرض                 |          |
| 1959           | 1957          | - قصائد أولى                 |          |
| 1963           | 1958          | - أوراق في الريح             |          |
| 1970           | 1961          | - أغاني مهيار الدمشقي        |          |
|                | 1965          | - كتاب التحولات              |          |
|                | 1968          | - المسرح والمرايا            |          |
| 1971           | 1970          | - وقت بين الرماد والورد      |          |
|                | 1980          | - هذا هو اسمي                | .)<br>J  |
|                | 1977          | - مفرد بصيغة الجمع           | الشعريسة |
|                | 1979          | - كتب القصائد الخمسة         |          |
|                | 1985          | - كتاب الحصار                |          |
|                | 1987          | - شهوة تتقدم في خرائط المادة |          |
| 1986           | 1971          | - مقدمة للشعر العربي         |          |
| 2005           | 1972          | - زمن الشعر                  |          |
| 2001           | 1972          | - الثابت والمتحول            |          |

|         | -فاتحة لنهايات القرن                | 1980 | 2001 |
|---------|-------------------------------------|------|------|
|         | -سياسة الشعر                        | 1985 |      |
|         | -                                   | 1985 |      |
|         | – الشعرية العربية                   |      |      |
| _       | -كلام البدايات                      | 1990 |      |
| ]       | – الصوفية والسريالية                | 1992 |      |
|         | - النص والقرآني وآفاق الكتابة       | 1993 |      |
| .j      | -النظام والكلام                     | 1993 |      |
|         | - ها أنت أيها الوقت                 | 1993 |      |
|         | – موسيقى الحوت الأزرق               | 2002 |      |
|         | - المحيط الأسود                     | 2005 |      |
|         | – قالت الأرض                        | 2006 |      |
|         | -مختارات من شعر يوسف الخال          | 1962 |      |
|         | – ديوان الشعر العربي                | 1964 | 1996 |
| ュ       | – الكتاب الأول                      | 1964 | 1996 |
| مختارات | – الكتاب الثاني                     | 1968 | 1996 |
|         | – الكتاب الثالث                     | 1967 |      |
|         | - مختارات من شعر السياب(مع مقدمة)   | 1982 |      |
|         | مختارات من شعر أحمد شوقي(مع مقدمة)  | 1983 |      |
|         | - مختارات من شعر الرصافي (مع مقدمة) | 1983 |      |

| 1        |                                      |      |      |
|----------|--------------------------------------|------|------|
| والتسارح | مسرح جورج شحادة                      | 1972 |      |
|          | حكاية فاسكو                          | 1972 |      |
|          | السيد بوبل                           | 1972 |      |
|          | البنفسج                              | 1973 |      |
|          | منارات                               | 1976 |      |
| .j       | منفى وقصائد أخرى                     | 1978 |      |
|          | مسرح راسين                           | 1986 |      |
|          | الأعمال الشعرية الكاملة لإيف بونفواط | 2002 | 2005 |
| 1        |                                      |      | 1    |

1 حبيب بمرور, تشكل الموقف النقدي أدونيس لنزار قباني, ص(128-130).

## الفصل الأول مفهوم مصطلحي الحداثة وما بعد الحداثة

لمعرفة ما بعد الحداثة وأهم ما حملته من أفكار ومظاهر لابد أولا من معرفة الحداثة لأفّا أساس ما بعدها، ولأن ما بعد الحداثة تمثل ردة وثورة على الحداثة وثوابتها، "ولهذا قررنا البداية بعرض مفهوم شامل للحداثة وبيان إرهاصاتها وأبرز ملامحها وتجلياتها على الفكر والواقع" كما سنبينه في الآتي:

#### أولا:مفهوم الحداثة

#### 1. الحداثة لغة:

إنّ المصطلحات المتعلقة بالحداثة تنتمي جميعها في اللغة العربية إلى الجذر "حدث" وتدل على الجديد من الأشياء والمبتدع من الأمور وهو أيضا نقيض القديم².

أمّا في اللغة الإنجليزية فتنتمي إلى الجذر "mode"ومن هذا الجذر الأجنبي توالدت المشتقات الأجنبية والعربية وتمايزت، فالجداثة مقابل "modernity"والجداثية مقابل مقابل "modernism"والجديث مقابل "modernism"والجديث مقابل "modernization"، وقد استقرت إلى حد بعيد في الغرب إلى مصطلحين "modernism"و "modernity".

ويترجم قاموس المورد مصطلح "modernism"بالعصرانية كما يترجمها عبد الوهاب على بيتر بروكر في كتابه "الحداثة وما بعد الحداثة "بالمعاصرة" وغالبية النقاد يرتضون مصطلح الحداثية بصيغة المصدر الصناعي والذي يدل تاريخ يا على نزعة لاهوتية متحررة

<sup>1</sup> ياسين صلاح، ما بعد الحداثة في الراهن النقدي والثقافي (إشكالية المصطلح وأبعاد المفهوم) مجلة علوم اللغة العربية وآدابحا، جامعة الشهيد حمه لخضر، الوادي، الجزائر، ع 10، 2016، ص 276.

<sup>2</sup> ينظر: ابن منظور، لسان العرب، دار المعارف، القاهرة، مصر، (دط)، (دت)،مج2، (مادة حدث)، ص796، وشوقي ضيف، معجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، مصر، ط4، 2004، مادة حدث، ص159.

<sup>3</sup> عاصم محمد أمين، ملامح حداثية في التراث النقدي العربي، دار الصفاء للنشر، عمان،الأردن، ط1، 2005، ص15.

<sup>4</sup> ينظر: بيتر بروكر، الحداثة وما بعد الحداثة، تر:عبد الوهاب علوب، منشورات المجمع الثقافي في أبو ظبي، الإمارات العربية المتحدة، ط 1، 1995، ص15.

وبخاصة في البروتستانية أو هي نزعة في الفن الحديث تعدف إلى قطع الصلات بالماضي والبحث عن أشكال من التعبير الجديدة .

#### 2. الحداثة اصطلاحا:

ليس هناك إجماع بين النقاد على تحديد مفهوم دقيق للحداثة، وإغّا لكل ناقد وجهة نظره بحسب خلفياته المعرفية ومنطلقاته الفلسفية ومرجعياته الإيديولوجية ، حيث يرى آلان تورين "Alain Tourain"أنّ الحداثة تغير أو تتابع أحداث ، إغّا انتشار لمنتجات النشاط العقلي العلمية التكنولوجية والإدارية فهي تتضمن عملية التمييز المتنامي لعديد من بين قطاعات الحياة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والحياة العائلية والدين والفن على وجه الخصوص..."2.

أمّا "أدونيس "فيرى "أن الحداثة مذهب ظهر في أوروبا يختلف عن المألوف في التراث، ويحاول أن يبدأ من الآن كما يقولون متخطيا التراث، بل ربّما قاطعا بينه وبين الشعر الحديث" في نظره أنّ الحداثة قراءة واعية للتراث وليست قطيعة له، فيقول في هذا الصدد: "الحداثة أصل يضاف إلى أصل ولست إلغاء لأي من هذه الأصول "4، كما يرى "أنّ الحداثة الأدبية هي مظاهر الجرّة والتطور في الطريقة والأسلوب وتجاوز الشكل اللفظى إلى ما يدعى بميكانيكية القصيدة...".

وهناك من يرى أن الحداثة هي خروج عن المألوف والسائد من الأعراف والتقاليد وقطيعة للماضي ونبذه وهذا ما يراه ماكس فايبرالذي يرى أنّ "الحداثة القطيعة مع كل شيء لتأويل

<sup>1</sup> ينظر: منير البعلبكي، المورد الحديث (قاموس إنجليزي عربي )، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان،(دط)، (دت)، ص735. 2المرجع نفسه، ص29.

<sup>3</sup>مد على العشماوي، أعلام الأدب العربي، ص201.

<sup>4</sup> عبد الله الغدامي، حكاية الحداثة، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط2، 2004، ص35.

<sup>5</sup> محمد على العشماوي، أعلام الأدب العربي، ص201.

المقدس والدنيوي أو الوجود والظواهر... "والحداثة التي يدركه على أنمّا تعقان وعلى أنمّا قطيعة مع معنى العالم وعلى أنمّا فعل في العالم وعلى استبعاد للغائية وللوحي وفكرة الذات "1. وذهب في هذا الاتجاه أيضا الناقد عبد الله الغدامي الذي يرى " أنّ الحداثة هي التجديد الواعي وهذا يعني أن الحداثة وعي في التاريخ وفي الواقع ويكون الفهم التأسيسي فيها جذريا مثله مثل شرط الوعى بالدور والمرحلة "2.

أمّا عبد الله حمادي فيرى أنّ الحداثة هي "البحث الموضوعي في التراث على أساس أنّه لا يمكننا أن نطفئ جمرته فهي دائما تنتظر من ينفخ فيها"3.

كما ورد مصطلح الحداثة في كتاب" مخطط أو مسمع الشعر الحداثة في كتاب" مخطط أو مسمع الشعر الحداثة وي كتاب " مخطط أو مسمع الشعر الحداثة تشر عام " مجزنفرورايديج Graves and Riding" الذي نشر عام 1927وجاءت لفظة "الحداثة تشير إلى نظرة موضوعية محايدة إلى الفن كتعبير و كأسلوب في استخدام اللغة ودرجة من الغموض تفوق توقعات القارئ العادي ومشاعره" 4.

وخلاصة ممّا سبق نرى أن هناك اختلافا في المفاهيم حول مصطلح الحداثة، فهناك من ردها إلى التراث وهناك من قال الحداثة تعني العودة إلى التراث بشرط العقلانية، وهناك من رأى في قطيعتها وتجاوزها لكل المحمولات القديمة أياً كان ميدانها، فجاءت هذه المفاهيم كلها عبارة عن جهود بحثية فردية وليس هناك إجماع يشير إلى معنى واحد متفق عليه.

<sup>1</sup> الآن تورين، نقد الحداثة، تر: أنور مغيث، المجلس الأعلى للثقافة،(دط)،1997، ص(49،48) 2المرجع نفسه، ص38.

<sup>3</sup> حبيب بوهرور، تشكل الموقف النقدي عند أدونيس ونزار قباني، ص47.

<sup>4</sup>رضوان جودة زيادة، مجلة علامات، ج57، م15،سبتمبر 2005، ص175.

#### 3. إرهاصات الحداثة:

إنّ الحداثة كغيرها من المذاهب والحركات لا تبدأ من فراغ بل لابد أن ترتكز إلى جذور ومطلقات تبني عليها أفكارها ومسلماتها، وهذه الإرهاصات عرفت انتقالات تقريبا منذ القرن الرابع عشر وتمتد حتى القرن السادس عشر مؤرخين لها بمجموعة من المحطات منها: "سقوط القسطنطينية عام 1453على يد الأتراك وتحويلها إلى بلاد إسلامية،فهاجر العلماء المسيحيون إلى إيطاليا في أول الأمر ومعهم المخطوطات القديمة (الإغريقية واللاتينية)واستقروا بمدنها ، وأحذوا ينشرون هذه المخطوطات ولم يقف مجهودهم على الفلسفة بل امتد إلى الآداب والتاريخ فنشرت نصوص ﴿هوميروس وسوفوكليس وأوربيديس ﴾"1،كما أقاموا أكاديميات ومكتبات واهتموا بعلم الآثار والتاريخ ونهضوا بالفنون الجميلة من نحت وتصوير وعمارة، "وظهرت مخترعات حديثة مثل الطباعة واستكشاف البارود لِتُعَمَّ مَ فيما بعد على سائر أوروبا "2"، وبداية الإصلاح الديني والمذهبي على يد المصلح الديني **"**مارتن لوثر Martinluther"في القرن السادس عشر والتي كانت بدايتها من ألمانيا لتعم بعدها القارة الأوروبية كلها ،وقد كان هذا الإصلاح نتيجة لجوعة من العوامل منها تدهور الكنيسة الكاثوليكية في روما، والتحرر من القيود التي فرضتها الكنيسة على التكفير ورغبة حكام ألمانيا في التخلص من سيطرة الكنيسة وتدخل البابا ، وتوصل مارتن إلى أنّ بيع صكوك الغفران بدعة وما إيقاد الشموع والصلاة ليس إلَّا نوعا من إسداء الشكر لله وهذه الصكوك كانت السبب المباشر في قيام هذه الحركة وجعلت من مارتن داعيا للإصلاح فظهرت بذلك البروتسانية وكان لها أثر كبير على الحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية في أوروبا.

"في القرن السادس عشر ظهرت الحركة الإنسانوية من طرف مفكري عصر النهضة التي تركز على إحياء الآداب الكلاسيكية وتطوير المرء لذاته بالتعليم والتربية وحرية الانتقاد للدين

<sup>1</sup> محمد مندور، في الأدب والنقد، نحضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة، القاهرة، (دط)، 1988، ص125.

<sup>2</sup> أشرف صالح، أصول التاريخ الأوروبي الحديث، دار ناشري للنشر الإلكتروني، ط1، 2009، ص41.

بناءً على معطيات التجربة والعلم لتؤكد على حرية العقل البشري ودراسة الإنسانيات والآداب، والاهتمام بالمناحي المختلفة لشخص ما وتجديد الثقة وقدرة هذا الشخص على التمييز بين الحقائق والأكاذيب، فكانت بذلك ثورة ضد مفاهيم الحياة الأخروية التي هيمنت على نظرة المسيحية في العصور الوسطى"1.

"وانتشار الرحلات الاستكشافية على يد

كولومبوس "KristofferColumbus"و "فاسكوديجاما VoscoDegama" والتي كان من أهمها اكتشاف القارة الأمريكية (العالم الجديد) في 12 أكتوبر 1492"2.مع مجموعة من الضباط والبحارة على متن سفينة من إسبانيا متوجهين نحو المحيط الهادى ، فظهرت لهم هذه الأرض لأول مرة وكانت جزيرة من جزر الساحل الأمريكي الشرقي "بهاما" ليواصل استكشاف لكافة نواحي القارة من كوبا وشواطئ أمريكا الجنوبية وغيرها، وقد أدت هذه الكشوفات إلى ازدهار التبادل التجاري ونمو رؤوس الأموال وتنامي الصناعة والزراعة وتوسيع الأراضي وإنشاء الأساطيل الحربية ، وتحسين الصناعة والزراعة وبناء السفن التجارية، كما أحدثت هذه الاكتشافات انقلابا في المبادئ الأساسية التي يقوم عليها علم الجغرافيا وذلك بثبوت كروية الأرض واتساع مجال البحوث التاريخية إضافة جديدة لعلوم النبات والحيوان والبحر ،زدّ على ذلك التوصل إلى آ لات دقيقة جدًا ونشر البروستانتية في أمريكا الجنوبية والشمالية، وبهذا فإنّ حركة الكشوف الجغرافية كانت جزء من اليقظة العامة التي انتابت أوروبا في القرن الرابع عشر والخامس عشر والسادس عشر فكانت حركة دينية سياسية علمية تجارية في آن واحد أحدثت انقلابا كبيرا في أحوال أوروبا الغربية وأفكارها في أحوال البلاد المكتشفة.

<sup>1</sup> ينظر: ميحان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط3، 2002، ص(50،40). 2ينظر: أشرف صالح، أصول التاريخ الأوروبي الحديث، ص88. 3ينظر: المرجع نفسه، ص (93–95).

#### 4. أسس ومظاهر الحداثة:

إنّه لمن قبيل البتر محاولة إعطاء صورة واضحة للحداثة دون تحديد الإطار الزماني والمكاني لهذه المرحلة الفاصلة تاريخيا بين تيارين مختلفين أحدهما تقليدي كلاسيكي والآخر تحديدي، "ويمكن تحديد الإطار الزماني للحداثة بين عامي 1890و1950، وهناك تسامح في تحديد الفترة الزمانية عند آخرين بحصرها بين الأعوام 1880–1950، وتقع ذروة الحداثة بين عامي 1910–1925 فأوج الحداثة تمثل في السنوات الحاسمة التي سبقت الحرب العالمية الأولى مباشرة، حيث تمخضت عن حصاد إبداعي كبير في أوائل العشرينات ، وقد ينحصر المد الزماني للحداثة بين قومية وأخرى فمثلا ينحصر عند الانجليز في الفترة بين عامي 1914 إلى يومنا 1965 ويطلق مصطلح ما بعد الحداثة على الفترة الممتدة من عام 1965 إلى يومنا هذا".

إنّ مثل هذه التحديدات الدقيقة لامتدادات الحداثة تفتقر إلى المصداقية إذ لا يمكن الجزم بتعيين الإطار الزماني الدقيق الذي يحكم حالة الحداثة السابقة لكون الحداثة حالة معرفية مجردة ذات مرجعيات وجودية لا حالة وجودية صرفة، إضافة إلى ذلك "فالزمن عند هؤلاء مراحل متوالية متضمنة الحكم بأفضلية الزمن الراهن على السابق وكأنها نوع من القفز المتواصل وهذه النظرة شكلية تجديدية تؤكد اللحظة الزمنية لا الخطاب نفسه"2.

أمّا جغرافيا الحداثة فيصعب القطع بريادة مكانية أفرزت حداثة محددة ،"إنما ظلت تدور في إطار مكاني عالمي عام تتجاذبه حداثات عديدة في المدن الكبرى مثل برلين وبراغ وباريس وموسكو وشيكاغو ، لما تنطوي عليه المدن من مفارقات وتيارات متناقضة وفرص متضاربة كانت منبعا للحداثات المدنية المتعددة "3،وقد قامت الحداثة بمختلف اتجاهاتها على مرتكزات أساسية قوامها فاعلية الذات وحضورها تمثلت بالذاتية والعقلانية والعلمانية ،

<sup>1</sup> هانز جوزيف، حول ما بعد الحداثة في الأدب، تر:غانم محمود، آفاق عربية، مج 13، ع11،ص69.

<sup>2</sup> عاصم أمين، ملامح حداثية في التراث النقدي العربي، ص18.

<sup>3</sup>المرجع نفسه، ص18.

والتحرر والصراع والمدني ة ورفض الثابت فشملت مختلف المستويات والاحتصاصات سواء كانت دينية ، حضارية ، احتماعية أو أدبية وغيرها ،فجاءت الذاتية كدرجة أولى في سلم الحداثة، وذلك بجعل الذات مرتكزًا لاستصدار متعلقاتها ومتعلقات الطبيعة وما وراء الطبيعة فتستمد قوانينه ا من نفسها وبنفسها، سعيا لانتصارها على محيطها أو على كل ما هو خارج عنها، فهدفها ترويض الطبيعة وما ورائها بل غزوها وجعل مختلف كائناتها ومستويات إدراكها تقاس بالمقياس الإنساني، فجاء فهم العالم القديم أساسه أنّ الكون مخلوق لإله يتحكم بنظام وجوده وتناسقه والإنسان جزء من هذا النظام الكوبي،مرتمن بالإرادة الإلهية مسير بنظام ميتافيزيقي ففاعلية الإنسان محصورة في الطاعة والأوامر ولا يتعدها إلى الإبداع الذي هو ميزة لا تقبل الجدل ، هذا الاستلاب منافٍ لشروط الوجود الإنساني وهمومه ومجافٍ للمنفعة البشرية، ممّا قاد الإنسان الحداثي إلى رفض هذه الرؤية وألحّ على أن يكون المتكلم الحاضر الذي ينظر إلى الكائنات الأخرى ويتمثلها فتستمد يقينياته حُضُورَهَا لصالح سيادة الإنسان بإعلائه أ، ممّا خلق اتجاها جديدا يشجع على التفكير العلمي الذي "يستند إلى المنطق من ناحية والتجريب والإيمان بالإمكانيات الله محدودة للعقل البشري من ناحية أحرى "2"، فكان من أهم نتائجه محاولة الهيمنة والسيطرة على القوى الطبيعية وعلى الطبيعة عموما، "والإيمان القاطع بالقدرة الإنسانية على فهم العالم والحياة والذات"3.

أمّا العقلانية فتعد من أعمدة الحداثة الرئيسية ، حيث تقوم على تمرير كل شيء في الوجود من قناة العقل لإثباته أو نفيه أوتحديد خصائصه ، مؤمنة أن لكل شيء سبب معقولا هذا الإيمان كان كفيلاً بتحويل الإنسان من متأمل للكون معجب به إلى غازٍ له باحث عن أسراره وعلله العقلية المنطقية، نابذ لكل ما به انزواء لوجه العقل ،"لقد جعلت من التفكير

<sup>1</sup> عاصم أمين، ملامح حداثية في التراث النقدي العربي، ص24.

<sup>2</sup>ينظر: عبد العزيز حمودة، المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك، عالم المعرفة، سلسلة كتب ثقافية يصدرها المحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، ع 232، ص80.

<sup>3</sup>ينظر: ميجان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص(225،222).

العقلاني والعلمي منهجا للحياة ومنطلق للوجود وغاية للإنسان، واستطاعت في صيغ هذا التمحيد المتواصل لمنهج التفكير العقلاني وأن ترفع العلم والعقلانية لدوائر المقدس ومراتب القداسة، فحررت السلوك الإنساني من مظاهر الخرافة والأسطورة ونزعت هيبة القداسة عن المقدس التقليدي ومزقت حجوبه، وأحرقت رموزه وجعلت من العقل عينه صنما للعباد ة"1، ومن المعرفة العلمية قبلة للحياة الإنسانية وكون المعرفة في تجدد مستمر تبعا للظروف والمستحدات، فقد طفقت العقلانية بتصاعد مستمر فقامت بثورة صناعية في القرن الثامن عشر كان لها دور في إعادة إنسان القرن التاسع عشر إلى موقع السيطرة والتحكم ، بل بقدرة هذا الإنسا ن على صنع علمه مس نقدا إلى يقينية العلم الأمبريقي ، طامعا في تفسير الوجود انطلاقا من ملكات العقل، فرأى الإنسان الغربي نفسه كأوتقراطي يملك قوة السيطرة على عالم مكون من الفيزياء والكيمياء حالما بتحقيق السعادة والرفاهية نتيجة لوفرة المنتجات الصناعية التي حلت العديد من مشاكله وسخرها لخدمة مصالحه كالقطارات والسيارات بالإضافة إلى التكنولوجيا التي ظهرت في فترة متأخرة من القرن العشرين 2.

كما يعد الصراع من المبادئ الأساسية للحداثة وذلك ضرورة لتغير التراث بمبادئه وعقائده وقيمه إلى مبادئ وعقائد وقيم حداثية ومعاصرة، وينادون بحتمية التحول عن القديم والماضي إلى الحديث والمستقبل، أي ما يناسبها من أفكار وأخلاق وعقائد ومعاملات حداثية مخالفة للقديم، وكذلك السائد والمألوف وذلك من خلال إثارة الصراع بين المتناقضات أي بين الأفكار القديمة والأفكار الحديثة وإنشاء عقائد وأحكام وقيم ورؤى حديثة تتصارع مع التراث بكل ما يحمله من عقائد وتعاليم وقيم قديمة بالية كما يعبرون، "فهم إذن ينادون

<sup>1</sup> عاصم أمين، ملامح حداثية في التراث النقدي العربي، ص26.

<sup>2</sup>ينظر: عبد العزيز حمودة، المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك، ص60.

بضرورة الصراع بين القديم والجديد بين الماضي من جهة والحاضر والمستقبل من جهة أخرى ، وينتج عن هذا الصراع قيم مثالة ورؤى حداثية ثائرة على القديم  $^{1}$ .

وتعتبر العلمانية \*من الأسس الرئيسية للحداثة ، فهي ترى بفصل السماء والأرض والعالم مكتف بذاته والإنسان كذلك فسارت على نهج التمرد والعصيان ضد المفاهيم الدينية والتقليدية، فجعلت مبدأ النفعية أساسا لبنيتها التكوينية فنهضت على المصلحة في تجاهل واضح للثوابت والمسلمات ، وإيماناً مطلق للتغيير المتجه إلى كل ما من شأنه خدمة البشرية ، والارتقاء بها حتى لو تعارضت مع المقدسات إضافة إلى مساندة التعبير والدعوة إلى التجديد المطلق، يدعمه انعدام الوثوق بكل ما هو غيبي وخارق للطبيعة ، بل مجابحة السلطات الدينية التي تخنق حرية التفكير في الإنسان فالعلمانية تنطوي على مفهوم فلسفي يتعلق باستقلال العقل في قدرته فيغدو في مقدور الإنسان تنظيم (الإنسانية بدون الله ) فالعلمانية لم تلغي الدين بل أخرجته من حيز الممارسات الحياتية الأخرى (الاجتماعية والسياسة)نافية سلطانه فحرصت على المساواة الدينية في أمور الحياة والفكر بالمرجعيات الأخرى من هنا تجاوز المجتمع العلماني فكر القديم القائل (العقيدة سبيل إلى الفهم )إلى فهم أوسع وأكثر إدراكا لواقع الحياة أصبح مؤداه: (الفهم سبيل إلى العقيدة)2.

كما نادت الحداثة إلى ضرورة تحرير الإنسان وتوجيهه نحو قيم جديدة ، قيم الإبداع والاكتشاف وتحقيق التطور والتقدم والرفاه الإنساني وهذا ما شهده العالم على المستوى الاجتماعي والحضاري والأخلاقي فقد ساهمت الثورة في انتعاش الاقتصاد ، وشهد المجتمع

<sup>1</sup> محمد عبد العزيز، الحداثة في العالم العربي، دراسة عقدية، رسالة دكتورة، المجلد 1، كلية أصول الدين، الرياض،السعودية، 1414هـ، ص 11444.

<sup>\*</sup> العلمانية ترجمة لكلمة "secluarism" متناسلة من الكلمة اللاتنية "seculum" التي تعني العصر أو الجيل أو القرن، أمّا في لاتينية العصور الوسطى تعني العالم أو الدنيا في مقابل الكنيسة فالعلمانية نسبة للعالم أو العالمة طرحته بوصفها مقابلا للمقدس، عبد الوهاب المسيري، إشكالية الحقل الدلالي لمفهوم العلمانية، عن كتاب العلمانية مالها وما عليها، جمعية الدعوة الإسلامية العالمية، طرابلس، لبنان، (دط)، 1998، ص71.

<sup>2</sup> ينظر: عاصم أمين، ملامح حداثية في التراث النقدي العربي، ص(30،29).

انتقال الناس من الريف إلى المدينة وأصبحت المدن تكتظ بالمجتمعات البشرية ثمّا ولدَّ علاقات المجتماعية كثيفة ومعقدة ومستقرة، وتطورت الدراسات الاجتماعية التي تدعو إلى الحرية والفردية والإخاء والمساواة والتقدم من خلال علمنة المعرفة وتفسير بنية المجتمع تفسيرا علميا بعيدا عن الأوهام والطلاسم التقليدية ،وانتشرت الشعارات التي تدعو إلى الديمقراطية الليبرالية ونشر التسامح والمذاهب الإنسانية والمساواة العرقية الاجتماعي ق<sup>1</sup>، وكنتيجة لهذا التطور الحضاري ظهرت المطبعة والصحف والمكتبات ، فانتشر التعليم وازدادت قاعدة القراء وأصبحت الحياة اليومية أكثر تنظيما ثمّا أوجد وقت فراغ كان على النا س أن يقوموا بتمضيته بالقراءة، وقد انعكست كل هذه التغيرات على الحياة الداخلية للإنسان على عقلة وفكره وأحاسيسه ومشاعره .

أمّا على المستوى الأدبي فقد ثار الأدباء على التقاليد الأدبية الموروثة وانتفظوا على النزعة الكلاسيكية المقلدة ، وكانت من أهم عناصر الحداثة الأدبية هو رفض الواقعية ، بمعنى أنّ الفنان يطمح إلى تحقيق التماثل بين عمله وما يصوره ، ومن ثم لم يعد نقاد الحداثة يقيسون جودة العمل بمدى محاكاته وتمثيله للطبيعة أو الواقع بل يعترفون له بحياة خاصة أو بعالمه الخاص<sup>3</sup> ، فظهر العديد من الشعراء الثائرين على طرائق الكتابة التقليدية "رافعين شعار الفن للفن داعين إلى شعر جديد يستطيع أن يوحي بحياة الشاعر الداخلية ويجعل مما يرونه في العالم رمزا للحياة النفسية "4 ، ابتداءً من الأوصاف التي أدانت بتكوينه في صورته الحديثة عند الرومانسيين مارةً "بشارل بودلير CharleBaudelair" الذي كان أول من احتفل بالرموز ومهد الطريق لتقدير قيمته الكبيرة في بنائه إلى "فيرلين Baule Verlaine" الذي

<sup>1</sup> ينظر: ميحان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص(25،24).

<sup>2</sup>ينظر: شكري عزيز الماضي، في نظرية الأدب، دار المنتخب العربي، بيروت، لبنان، ط1، 1993،ص(50،49).

<sup>3</sup> ينظر: محمد عناني، المصطلحات الأدبية الحديثة (دراسة ومعجم انجليزي عربي )، الشركة المصرية العالمية للنشر، القاهرة، مصر، ط 3، 2003، ص (55-57).

<sup>4</sup>ينظر: محدي وهبة وكامل المهندس، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مكتبة لبنان، بيروت، لبنان، ط2، 1984، ص181.

استخدمها بفطرته الغنائية البسيطة العذبة إلى "رامبو Edgar Allan Boe" الذي سار ببعض أفكار بودلير "وإدجار ألن بو Edgar Allan Boe" إلى غايتها الحاسمة وخاض بحار تجربة شعرية فريدة ساخ "إلى مالارميه StephameMallarme، الذي يعتبر خاتمة هذه الحركة ونتاجها وذروتها بحيث لا تذكر الرمزية إلا ويذكر معها مالارميه أ. ومثلما بدأ ذلك التيار في الفنون التشكيلية وامتد إلى الآداب وجدنا النقاد يرسون أسس نفسية وفكرية للحداثة ، فتوالت المناهج النقدية التي استعانت بالصياغات الخارجية مثل المنهج التاريخي والنفسي والاجتماعي، بعد ذلك وجراء ذلك التحول المتواصل لم تعد الحداثة النقدية مُطَمَّئِنَة لمقاربة النص من الخارج أي الاستعانة بما هو خارجه من ضروب المعرفة غير أدبية بل راحت تلح على ضرورة تأسيس نقد وصفي محايث يستمد كل مقوماته من اللغة ذاتما وينه م ك بمعاينة النص الأدبي بوصفه نسجا لغويا وهو ما نتج عنه بما يعرف بالمناهج ذاتما وينه م ك بمعاينة والبنيوية والأسلوبية .

والآن بعد أن قدمنا صورة مختصرة وشاملة للحداثة نتمنى أن نكون قد هيأنا الأرضية لمصطلح ما بعد الحداثة التي يعتبر أكثر ثورة وضبابية وغموضا نظرا لطبيعته الفلسفية وخلفيته المعرفية المرتبطة بعصر جديد له ظروف مختلفة عن تلك التي لفظت الحداثة وترعرعت في رحابها.

<sup>1</sup> عبد الغفار مكاوي، ثورة الشعر الحديث (من بودلير إلى العصر الحاضر )،الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، مصر، ج 1، ط1، 1972، ص15.

#### ثانيا:مفهوم مابعد الحداثة:

#### 1. مابعد الحداثة لغة:

ليس هناك فرق كبير على مستوى الشكل بين ترجمة الحداثة (Modernism)، وما بعد الحداثة (Post) والتي تعني الحداثة (Post) والتي تعني (تال، متأخر، ما وراء، ما بعد، ما يجاوز).

#### 2. مابعد الحداثة اصطلاحا:

جاءت مابعد الحداثة على أنمًا معارضة وردة فعل ضد الحداثة ومعطياتها وإذا كنا قد شهدنا تمييز النقاد بين الحداثة والحداثية فالأمر نفسه يسري على ما بعد الحداثة ، إذ يميز النقاد وعلماء المصطلح بين قسمين كبيرين هما:

مابعد الحداثة (Postmodernity) كمظلة فكرية عامة تعالج المنهجية والنظرية النقدية فلسفيا، ومعرفيا.

ومابعد الحداثية (Postmodernism)، التي تشير بصورة عامة إلى شكل من أشكال الثقافة المعاصرة المطبقة على حقل معين كالأدب أو الفن أو الموسيقى أو العمارة وهلم حرًا"2.

ويكمن الفرق بين المصطلحين في أنّ مابعد الحداثة هي أسلوب في الفكر يبدي ارتيابا بالأفكار والتصورات والانعتاق الكوني والأطر الأحادية والسرديات الكبرى أو الأسس النهائية للتفسير ، وهي ترى العالم بخلاف معايير التنوير هذه بوصفه طارئا ومجموعة من الثقافات والتأويلات الخلاقة التي تولد قدرا من الارتياب حيال موضوعية الحقيقة والتاريخ والمعايير والطبائع المتعينة والهويات المتماسكة وهذه الطريقة في الرؤية لها شروطها المادية

29

<sup>1</sup> ينظر: منير البعليكي، المورد الحديث، ص 897، ينظر: أحمد عبد الحليم عطية، نيتشه وجذور ما بعد الحداثة، دارا لفارابي، بيروت، لبنان، ط1، 2010، ص(125-128).

<sup>2</sup>ينظر: ميحان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص224.

الواقعية ، فهي تنبع من تحول تاريخي شهده الغرب صوب عالم من التكنولوجيا والنزعة الاستهلاكية وصناعة الثقافة، عالم سريع التبدد والزوال ، بعيدا عن التمركز ، عالم انتصرت فيه صناعة الخدمات والمال والمعلومات على المصنع التقليدي وأخلت فيه السياسات الطبقية الكلاسكية الميدان لسلسة واسعة من السياسات المرتبطة بقضية الهوية.

أمّا ما بعد الحداثية فه ي أسلوب في الثقافة يعكس شيئا من التفسير التاريخي وذلك في فن بلا عمق ولا مركز ولا أساس فني استنباطي متأمل لذاته ولعوب واشتقاقي وانتقائي تعددي يمنع الحدود بين الفن والتجربة اليومية، وما يبقي مسألة خلاف وسجال إذا كانت قد قطعت كامل الشوط أم أخمّا تمثل نطاقا محددا وحسب ضمن الحياة المعاصرة أوبعبارة مختصرة تعالج مابعد الحداثة الحياة الاقتصادية والاجتماعية على المستوى المعرفي الإ بستيمولوجي تنظيريا، وموضوع هذا القسم من الدراسات هو الثقافة العالية التي لم تكن في السابق مجالا للدرس أو حتى تستحق الاهتمام كمجال فكري أكاديمي ، كالفيديو وقصات الشعر والأزياء وأهيتها الثقافية وموضوع هذه الدراسات الثقافية الدنيا ، "ومن أهم الأسماء التي أسهمت في تشكيل ما بعد الحداثة في نوعها الأول "فريدريك جيمسون Frederic "جانفرانسو ليوتار "Jean- والفرنسيان "François Léotard" و"جانبودريار JeanBaudarilla "أمّامارسو النوع الثاني (ما بعد الحداثية) فأكثر ممن يُمثل لهم باسم أو باسمي".

وإذا كان الفصل بين ما بعد الحداثتين ممكنا على المستوى النظري فإن الممارسات الحقيقية التطبيقية تقوم بتقويض أسس هذا التميز، وهكذا يمتزج النوع الأول بالثاني ممّا يجعل التقسيم بينهما ضربا من التعسف، فما بعد الحداثة مجموعة من الظروف والشروط المحتلفة والمتعددة التي تختلط فيها المظاهر الثقافية فلا يمكن التمييز يبن ما هو احتماعي وما هو

<sup>1</sup> محمد سبيلا وعبد السلام بن عبد العالي، ما بعد الحداثة(تحديدات)، دار توبقال، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2007، ص10. 2ينظر: ميجان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص224.

ثقافي فتنهار المسافة بين النظرية وموضوعها ، ويتعذر الفصل بين النظرية التأويلية والواقع الاجتماعي الذي تحاول النظرية إدراكه وتوصيفه"، ولهذا يرى منظروا ما بعد الحداثة أنّ جزءا كبيرا من مفهوم ما بعد الحداثة يعتمد على صعوبة الفصل بين البنية المعرفية وبين ما تنتجه هذه البنية من معرفة إذ أنّ هناك تداخلا مستمرا بين أشكال المعرفة وبين ما تسعى إلى دراسته، كما أنّ موضوع المعرفة يؤثر تأثيرا جوهريا في أشكال المعرفة نفسها مثلما يؤثر في منهجيتها وينطلق منها".

أمّا من الناحية التاريخية فيعتبر مصطلح ما بعد الحداثة من أهم المصطلحات التي شاعت وسادت منذ الخمسينات الميلادية تقريبا، ولم يهتد أحد إلى تحديد مصدره، "فهناك من يعيده إلى المؤرخ البريطاني "آرنولد توينبي Arnold Toynbee" عام 1945، وهناك من يربطها بالشاعر والناقد الأمريكي "تشارلز أولسون Chars Olsen" في الخمسينات الميلادية، وهناك من يحيلها إلى ناقد الثقافة الأمريكي "ليزليفيدلر Lesli Fiedler" ويحدد زمانها بعام 1965"2، "في حين يطلقها بعضهم على الفترة الممتدة من عام 1965 إلى يوما هذا"3.

على أنّ البحث في أصول المفردة أفضى إلى اكتشاف استخداماتها قبل هذه التواريخ بكثير "كما في استخدام الرسام "جون واتكنز تشابمان "1870 وظهور مصطلح مابعد "Chapman" لمصطلح (الرسم ما بعد حداثي )في عام 1870، وظهور مصطلح مابعد الحداثة عند المؤرخ والأديب الألماني "رودولف بانفيتز "Rudolf Pannwitz في عام 1917".

<sup>1</sup> ينظر: ميجان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص224.

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص223.

<sup>3</sup>هانز جوزيف، حول ما بعد الحداثة في الأدب، ص69.

<sup>4</sup>ينظر:ميجان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص223.

وإذا كان تتبع تاريخ المصطلح وأصوله على المستوى الشكلي يعتبر سهلا نسبيا فإن الأصعب من ذلك هو تحديده كمفهوم نقدي أو فكري وكذلك تحديد مساحة أو مساحات نشاطه، فحركة مابعد الحداثة اليوم نشطة وفعالة في كافة الفضاءات الثقافية العربية:السياسية والاقتصادية والتعليمية والاجتماعية والفلسفية والأخلاقية والنفسية والمعرفية والأنثروبولوجية وغيرها من مشارب الحياة العليا والدنيا على السواء ، فهي كمفهوم يمس جميع الدراسات الحديثة على جميع الأصعدة "، ولعل أهم أسباب غموضها كمفهوم نقدي وفكري هو اعتمادها على المكتشفات الجديدة سوى علمية ، تكنولوجية ، فكرية،فلسفية ... وممّا يزيد الغموض هو أنّ ما بعد الحداثة مِظلّة عامة تتشظى داخل نفسها لتكون ذاتما فتتعدد وتنقسم إلى مابعد حداثات مختلفة مجموعها العام يشكل ما بعد الحداثة العامة ، والتشظي والانقسام الأساسية".

#### 3. مظاهر مابعد الحداثة:

قبل الشروع في الحديث عن خصوصيات مابعد الحداثة وأسسها يجدر بنا أولا التوقف عند بعض المظاهر والممارسات العملية الشاهدة على تعددية الفن ما بعد الحداثي، "فمن أبرز مظاهر مابعد الحداثة في واقعنا المحسوس ما نلاحظه اليوم في فن العمارة وأسلوب الهندسة فالمتأمل في واقع الهندسة المعمارية يرى بوضوح أنّ هناك تغيرات جذرية قد حدثت بين التصميم التقليدي للعمارة وبين التصميم المعاصر لها"2، "حيث تمتاز العمارة التقليدية بالنظام والتوازن والتوافق والتناظر ،وهذا التناسب معروف منذ أقدم الحضارات ،فهو موجو د في أهرامات الفراعنة في مصر وأهرامات المايا في المكسيك ،كم انجده في الحضارة الإغريقية

<sup>1</sup>ميجان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص223.

<sup>2</sup> ياسين صلاح، ما بعد الحداثة في الراهن النقدي والثقافي، ص 281.

والرومانية والحضارة العربية الإسلامية، وقد كان هذا التناظر يحمل معانٍ روحية في أغلب الأحيان"1.

أمّا الشكل الهندسي مابعد الحداثي فيرفض هذا النظام ويميل إلى الفوضى والتفكك واللامركزية ،"فاختفت الزخارف والتناظر و الأعمدة وأصبحنا نرى اليوم عمارات انسيابية مائلة شفافة تتلألأ بالمرايا والزجاج لا تخضع لقاعدة الشكل من أجل الوظيفة ، لل الشكل من أجل الشكل باحثة عن القبيح ضمن الجميل واللامنطقي في المنطقي .

وكما تمظهرت مابعد الحداثة في معمارية البناء فإنّنا نجد ملامحها أيضا في العيش والموضة وطريقة اللباس، حيث برز اليوم "جيل من الشباب يتزينون بألبسة لافتة للنظر ،سراويل ممزقة وأخرى هابطة ، قمصان مكشوفة بألو ان فاقعة ، تسريحات شعورهم غريبة ، ونساء كاسيات عاريات، هذا الشكل الإنسي الجديد لم يكن موجودا في ما مضى وهو وليد العصر لما توافرت له من ظروف مادية وثقافية "2، فللأمر الذي دفع الناقد الروسي "رولان بارت Roland" له من ظروف مادية وثقافية "عماله لدراسة هذا النوع من الأزياء وطرائق اللباس فنيا باحثا عن شعريتها ضمن اتجاهه في سيميولوجيا الدلالة"3.

وفي ميدان الفن والرسم تعود جذور مابعد الحداثة إلى فترة مبكرة حتى إنّه يصعب رسم الحدود الفاصلة بين الحداثة وما بعد الحداثة في هذا الجال، ففي مطلع القرن العشرين سرعان ما توالدت المدارس الفنية المختلفة في أوروبا فأسس الفنان الفرنسي "هنريماتيس "طنيعاتيس Matisse مدرسته الجديدة بألوانه الصارخة وأشكاله الغريبة وتركيزه على الجوهر ليطلق النقاد على مدرسته اسم الوحشية، كما تأثر به آخرون فتمردوا على الإنطباعية وانصرفوا إلى بحاربهم العاطفية وقيمهم الروحية حتى سميت مدرستهم بالتعبيرية ، وفي وقت لاحق أسس الرسام الفرنسي "بول سيزان Paul Cezanne" والفنان التشكيلي "بابلو بيكاسو الرسام الفرنسي "بول سيزان Paul Cezanne" والفنان التشكيلي "بابلو بيكاسو

<sup>1</sup> نمير قاسم خلف، ألفباء التصميم الداخلي، كتاب صادر عن جامعة ديالي، العراق، ط1، 2005، ص54.

<sup>2</sup> ياسين صلاح، ما بعد الحداثة في الراهن النقدي والثقافي، ص (181، 182).

<sup>3</sup>ينظر: فيصل الأحمر، معجم السيميائيات، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2010، ص(91، 92).

pablopicasso" المدرسة التكعيبية التي فككت الطبيعة وأعادت تشكيلها هندسيا في تركيبات مكعبة واسطوانية وكروية ، وتوالي ظهور المدارس في فترات متقاربة كالمستقبلية والتجريدية ، بينما تمسك بعض الرسامين بتقاليد الفن الكلاسيكي وعدوا هذه الاتجاهات ضربا من الهرطقة الفنية.

تزامن صعود هذه المدارس وهبوطها مع التقلب السريع والصادم للتحولات الفكرية والاجتماعية والسياسة في الغرب منذ ظهور إرهاصات الحرب العالمية الأولى بالتوازي مع النمو الحاد والمفاجئ للاقتصاد وحركات التمرد على ما خلفته الثورة الصناعية من فراغ روحي وتراجع للقيم، ولعبت الفنون البصرية دورها التقليدي في الاقتباس والتعبير والرفض، وفي عام 1916 عثر على عدد من الرسامين المتمردين في زيوريخ على كلمة (دادا) عشوائيا في المعجم فاتخذوها اسما لمدرستهم الفنية الجديدة الدادئية، وبدؤوا السخرية من كل شيء بدءًا بالفن التقليدي ووصولا إلى الحضارة نفسها وفقا لمافي ميثاقهم "إنِّما ليست بداية الفن بل بداية الاشمئزاز، وفي الفترة نفسها كان بعض المنشقين على الدادئية يراقبون تطور علم النفس الحديث عن كثب،فبدؤوا برسم لوحات خيالية م ن وحي أحلامهم استنادا إلى نظرية فرويد، التي تنظر إلى الأحلام بصفتها طريقا لاكتشاف اللاشعور ،وبينوا في العدد الأول من مجلتهم الثورة السريالية أثر الأحلام في أعمالهم بالقول: "الأحلام هي وحدها التي تقود الإنسان إلى الحرية"1. وبعد الحرب العالمية الثانية كانت الساحة مهيأة لاستقبال موجات مابعد الحداثة التي تشاءمت من حضارة العنف والسلاح النووي والإبادة الجماعية، فنزل الفن إلى الشارع ليتحول إلى عمل يومي يعكس مظاهر الحياة بكل ما فيها ، ففقد هويته القومية ونخبويته وبات رؤية عالمية شعبية تستمد مما حولها عناصر ها وخاماته ا ومواضيع ها، "فخرج فن البوب popart المشتق من كلمة شعبي populaireمن رحم الدادئية التي استخدمت الأشياء الجاهزة وذلك بعد أن اكتشف رواده ما تتمتع به الأشياء حولنا من جاذبية وغرابة

<sup>1</sup>أحمد دعدوش، قوة الصورة (كيف تقاومها وكيف نستثمرها )، دار ناشري للنشر الالكتروني، الكويت، ط1، 2014، ص93.

وإثارة حتى لو كانت علب سجائر ومعلبات غذائية أو ملصقات سينمائية وعلامات تجارية ، فكل ما تقذفه المدينة الاستهلاكية إلى عالمنا الذي يعج بالصور والإعلانات يصبح موضوعا للتأمل وكل ما تتيحه الصناعة من لدائن وأصباغ صناعية ومنتجات قابلة للصق يصاغ للاستخدام كمواد فنية"1.

لقي هذا الفن فرصته للنمو في ظل الثورات الثقافية التي عمت الغرب خلال الستينات كحركات التمرد الطلابية وتقليعات الهيبيز وموسيقى الروك والمخذرات ، وفقد الفن البصري وظيفته التقليدية كرابط يصل الوجدان بالعقل تحت شعار الفن للفن وانطلق الفنانون إلى الشوارع في مجموعات سميت بعصاباتالغرافيتي graffiligangsلينفذوا فنونهم على الجدران بكتابات ورسوم مختلفة وقد تحمل بعضها معان عنصرية أوإباحية أ و معارضة للسياسة والحضارة، وتشجع فنانون حادون على الاستفادة من اكتشافات علم النفس لمبادئ الخداع البصري ليؤسسوا مدرستهم الخاصة تحت اسم الأوب آرتopart والتي اعترف بها رسميا في متحف الفن الحديث في نيويورك عام 1965.

في الوقت نفسه أتاح التطور التقني لفناني ما بعد الحداثة إبداع فن جديد يعتمد على التقنية الرقمية، وكان لظهور برنامج معالجة الصور فوتوشوب عام 1986 دور كبير في إظهار قدرة هذا الفن على الإبحار حتى أصبح له سمته الخاصة التي يصعب على الفن التقليدي مجاراتها وخصوصا في مجال الرسوم المتحركة التي دخلت عالم السينما من بابه الواسع في التسعينات، ويدافع الفنانون الرقميون عن أعمالهم بأنما ليست وليدة الصدفة والعشوائية كما يظن البعض، فعملهم لا يختلف عن الفن التقليدي سوى بالأدوات ، إذ لا يمكن لأجهزة الحاسوب أن تبدع فنا من تلقاء نفسها، وإذا كانت التكنولوجيا تتيح للفنان انجاز فنه بسهولة أكبر ووقت أقصر فهذا لايعني أنه لم ينجز عمله بالروح الفنية نفسها التي تبدع عملا

<sup>1</sup> أحمد دعدوش، قوة الصورة، ص51.

بالفرشاة والأصباغ فما تتعرض له تقنيات الحاسب اليوم من نقد كانت عانت منه أيضا الكاميرا سابقا من قبل رواد الرسم والنحت، لذا فتحت العديد من المعارض والمتاح ف أبوبها لهذه الأعمال مثل متحف سان فرانسيسكو San Franciscoالأمريكي للفن الحديث.

كما أنّ الفن مابعد الحداثي لا يضع الإنسان أمام العالم الذي يراه ويعيد إنتاجه في صورة بل يضعه في عالم بلا مسافة أو بالأحرى يُستبدل بهذه المسافة التي تفترض الوجود المسبق للموضوع بناءًا على شبكة من الاتصالات بين مختلف الفنانين الرسام ، المعماري ، الكاتب من جهة ، وبين مختلف الفنون من جهة أخرى ، "حيث يدعو الرسام "جاندوبوفيه "JenDubuffe إلى واقع محتجب بواسطة البناءات الاصطناعية للثقافة إجمالا ، لا يمكن لعقنا إدراك موضوعات مفردة أو أشكال ، وبناءً على ذلك يلعب بأشكاله وكأنها أوراق لعب يخلطها مشكلا منها ألف تركيب واقتران، كالموسيقيين أمام آلة البيانو ونغماتهم الاثني عشر، وبالتالي فمحتوى الأشياء وجوهرها في المطلق هو بالطبع مختلف الميانا عن أشكالنا، فلي هناك أشكال في المطلق بل هي اختراع من عقولنا، إنّا حيلة بائسة لعقولنا التي لا تسطيع أن تفكر إلا عبر أشكال، فهي ترى كل شيء من النافذة المزيفة"2.

كما تمظهرت ما بعد الحداثة في الأدب من خلال إنكار حقيقة الواقع الخارجي الذي يصوره الفنان، ثمّا يشير إلى التفكيكية أو إلى علاقة بعد الحداثة بالتفكيكية، فإذا كان أدباء الحداثة يعنون بالتمزق والتخبط لأخّم يطمحون للتكامل والنضج السوي وهو مالا يطمح فيه بل لا يؤمن بوجوده أدباء وأصحاب مابعد الحداثة، فهم يرفضون المحاكاة والتمثيل وتفضي الإحالة إلى الذات عليه، خصوصا نبرة السخرية واللهو، ومنها رفض صورة العمل المتكامل أو الذي يتمتع بوحدة عضوية وإجلاء لمجدأ المواجهة مع القارئ و إغاضته محل التعاون معه، ورفض فكرة الشخصية والحبكة، ورفض المعنى نفسه باعتباره وهما لا أمل له ، "بحيث يبرز ورفض فكرة الشخصية والحبكة، ورفض المعنى نفسه باعتباره وهما لا أمل له ، "بحيث يبرز

<sup>1</sup> ينظر: أحمد دعدوش، قوة الصورة، ص(51-53).

<sup>2</sup>الآن تورين، نقد الحداثة، ص253.

مصطلحان هنا في إطار وصف رواية ما بعد الحداثة وهما Fabulation و Fabulation و Fabulation و Fabulation و الاهتمام بظواهر عدم تمثيل الواقع والتركيز على المظاهر الفنية لعملية الكتابة نفسها ، بحيث تدور القصة حول نفسها مع الإيحاء بأنّ الكاتب لا هم له إلا الكتابة دون الحاجة إلى الاتصال بالعالم خارج كتابته ، ويمكن ترجمة الأول بالتحبيك أي انصباب التركيز على الحبكة والثاني بالقصة بمعنى التركيز على الحكاية داخل الرواية بغض النظر عن علاقتها بالعالم الواعي "1.

"ويعد بيكيت أفضل مثال على ذلك فكانت كتاباته ناتجة عن اللاوعي وارتياب في النزوة الخيالية الخاصة بكل فرد ، فاقتحم بكتاباته أشد المناطق إظلاما حيث ينبع الخوف والحزن وتحدي الوضوح الشفاه ي"2", وكانت إحدى هذه الكتابات مسرحيته الشهيرة المترجمة إلى غودوا، التي امتلأت بالفوضى والتشتت والعبثية والخوف الدائم والضبابية والتفك ك"3, إضافة إلى أنّ ما بعد الحداثة أرجعت سلطة النص إلى القارئ وأصبح النص بهذا المفهوم الم ابعد حداثي الجديد مليئا بالثقوب يكلف القارئ وحده على برتقها وملئ هذه الفحوات بعد حداثي الجديد مليئا بالثقوب يكلف القارئ وحده على برتقها وملئ هذه الفحوات فالرص مفتوح والقارئ هو من يقوم بإكماله وهنا نجد ما بعد الحداثة الأدبية تلتقي بنظرية التلقى.

وختاما يمكننا القول بأنّ القرن العشرين قد شهد تعايش مختلف التوجيهات الفنية ،فإلى جانب دعوة البعض إلى الإسفاف والانحطاط وتحويل الفن إلى سلعة حافظ مجددون آحرون على القيم الجمالية في أعمالهم ولم ينجرفوا إلى هوة اللّامعني والعبثية.

<sup>1</sup> محمد عناني، المصطلحات الأدبية الحديثة، ص(57،56).

<sup>2</sup> بيتر بروكر، الحداثة وما بعد الحداثة ص317.

<sup>3</sup>محمد سبيلا وعبد السلام بن عبد العالي، الحداثة وما بعد الحداثة، ص9.

#### 4. منطلقات ما بعد الحداثة:

بعد التطرق لبعض المظاهر المحسوسة لما بعد الحداثة، وذلك امتثالا للمقولة القائلة: "إذا أردت أن تفهم أفكارك فأعرضها في صورة ملموسة لها"، يمكننا التعريج إلى الخلفيات المعرفية والحضارية والفلسفية الناجمة عن مختلف التحولات التي مست كل جوانب الحياة.

وأفضل السبل لفهم منطلقات ما بعد الحداثة وأسسها الفكرية هو النظر إليها على أنمّا معارضة وضد الحداثة ومعطياتها ،"فالحداثة كما أشرنا آنفا جاءت بمشروعيتها لتخليص الإنسان من أوهامه وتحريره من قيوده وتفسير الكون تفسيرا عقلانيا وضعيا -منذ عصر التنوير- بفكرة التطور والتقدم وهكذا كان من الطبيع ي أن تتمحور شعاراتها حول مثاليات مغرية على كافة المستويات:الرفاه الإنساني والإيمان بمستقبل أفضل"1.

بالإضافة إلى فكرة التطور التقد م"إلا أنّ الحداثة اصطدمت بالحياة الواقعية وبالتجربة المريرة للقرن العشرين، وإذا كانت حصيلتها لسعادة الإنسان حروبا ومشاحنات طاحنة واستدمار ا وإرهابا وهيمنة وقمعا للآخر"2.

فجاءت ما بعد الحداثة لتقلب مقولات الحداثة وفرضياتها تماما، فهي ترى العالم بخلاف معايير التنوير وبعيدا عن الثبات والحتمية و القطيعة وبوصفه طارئا عرضيا بلا أساس متباينا وبوصفه محموعة من الثقافات أ و التأويلات الخلافية التي تولد قدرًا من الارتياب حيال موضوعية الحقيقة والتاريخ "3. إنّ هذا الارتياب راجع بالأساس إلى نهاية التاريخ ، نهاية الحداثة ، إنّا دعوة قلقة إلى تحرير الإنسان من وهم الوثوقيات المطلقة التي كبلته داخل أنساق معرفية سالبة للحقيقة والمعنى ، إنّ هذه الدعوة تصادف إطلاقها مع ذلك التغير التاريخي الذي أصاب الثقافة الغربية بظهور مدارس مختلفة في شتى الميادين الفلسفية والأدبية والفنية.

-20 تيري ايجلتون، أوهام مابعد الحداثة: استهلال، تر: ثائر ديب، دار الحوار، اللاذقية، سوريا،(دط)، 2000، ص20.

<sup>1</sup>ينظر: ميجان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص(225،224).

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص226.

وتعتبر ما بعد الحداثة دعوة لكسر النماذج والمعايير التي تقولب ضمن أنظمة عقلية جاهزة، ولقد أفرز التنوير جملة من التناقضات مثل مسألة العلاقة بين الوسائل والغايات بينما تبدو الأهداف نفسها صعبة على التعيين على نحو دقيق إلا ضمن مشروع (طوباوي). وقد جاءت ما بعد الحداثة كنقد لهذه النماذج التي دجنت الإنسان ضمن عالم من التكنولوجيا والنزعة الاستهلاكية وصناعة الثقافة، إلمّا أدخلته ضمن عالم سريع التبدد والزوال بعيدا عن التمركز بحيث لا مركز ولا أنموذج ولا نظام ، هناك فرق في صيرورة وتحول وصور مجازية لا تنم إلا عن نسبة كاملة حاول أصحابها بنزعة عبثية قلب الفكر الطوباوي الذي بالغ في إعطاء تصور ميكانيكي عن الإنسان الغربي.

"إنّ حقبة ما بعد الحداثة تجتمع فيها السلطة والمعرفة وتلتقيا ن بشكل غير مسبوق كردة فعل لإفرازات الحداثة التي تختزل بعد الإنسان ضمن إفرازات الذات العارفة الأمر الذي جعل ليوتار ينتقد تلك الأدائية التي تفضل التكنولوجيا كأنجع وسيلة لتحقيق الثبات العلمي الذي يخاج بدوره إلى تمويل سلطوي.

ومن أبوز منطلقاتها ليس الإنسان مركز الوجود بل هو جزء منه والجزء لا يمكن أبدا أن يتحكم في الكل" وليست هناك معرفة موضوعية يقينية بالأشياء وإنمّا كل أفكارنا حول الحقائق تتسم بالنسبية، وقد أثبت العالم الألماني "ألبرتإينشتين Albert Einstien" خطأ الاعتقاد بأنّ المعرفة الموضوعية عملية تراكم مستمر للحقائق وقد تو الت الدراسات النفسية المتطورة بالطبع تطوير رحلة الشك نحو استحالة المعرفة الموضوعية النهائية "2" وهذا التشكيك هو الذي يعتبره النقاد فاصلا بين الحداثة وما بعد الحداثة".

<sup>1</sup> ينظر: عبد العزيز المقالح، الشعراء النقاد، تأملات في التجربة النقدية عند صلاح عبد الصبور وأدونيس وكمال أبو ديب، فصول، المجلد 9، ع 3، 4، فبراير 1991، نقلا عن عبد العزيز حمودة، المرايا المحدبة، ص60.

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص(61،60).

<sup>3</sup> محمد عناني، المصطلحات الأدبية الحديثة، ص56.

"ويعود الفضل في إرساء فلسفة الشك إلى المفكر والناقد "جاك دريدا "Jacques Derrida الذي أعلن إستراتيجية التفكيك لتفويض الخطابات والنظم الفكرية ، والمنطلق الأساسي للتفكيك هو الثورة على مركزية العقل اللوغوس وتفويض فكرة الحضور التي كرستها الحضارة الغربية من قبل بغية فتح المحال لإحلال فكرة الاختلاف والتعدد، وقد كان نقد دريدا موجها بالأساس للحضارة الغربية التي وجدها مجسدة نظام الحضور والتعالي القمعي والمركزية الخاصة، وفي مجال الأدب والنقد وقياسا على تفويض مركزية العقل اللوغوس ثار دريدا على مركزية النصوص بغية تعريتها وفضح أنظمتها المتعالية التي أشاعها النقد البنيوي قبله \*، فأعلن موت المؤلف واحتفى بميلاد القارئ وحرر النص الأدبي من أسر التفسيرات الأحادية المغلقة المحايثة ليطلق العنان لتعدد واختلاف الدلالة بل لا نهايتها "1، "ولم يعد الناقد التفكيكي، يتعامل مع نص تحكمه أنساق مغلقة بل أصبح يراود لعبة مقعرة من الدلالات المفتوحة التي لا بداية لها ولا نهاية وأضحى النص مجموعة من النصوص / تناصا، يقبل التأويل المستمر والتأطير المتحول أبدا ، وينجم عن هذا التناص لا نهائية النص ولا محدودية المعنى وتعدد الحقائق والعوالم بتعدد القراءات"2"، وغدا الغائب أهم من الحاضر والهامش أسمى من المركز ، بل ورفض التفكيكيون المعنى نفسه باعتباره وهما لا أمل له ولا رجاء فيه".

ضف إلى ذلك ترى ما بعد الحداثة أنّ ليس هناك ثابت يحكم المتحول وليس ثمة عقل يفسر تفسيرا غير متحيز لأوجه النشاط الثقافي البشري ، "كما لاوجود لثقافة عالية نخبوية وأخرى دنيوية جماهيرية بل كل ماهناك هو تشكيل مستمر لا يمكن تبريره أو تفسيره بهذا المعطى

<sup>\*</sup> نظرًا للتماثل الكبير بين دعاوى التفكيكيين لتفويض مركزية الفكر الغربي من جهة وتفويض مركزية الخطابات الأدبية من ناحية أخرى، وجدنا بعض النقاد يطلقون مصطلح ما بعد البنيوية كمقابل لمرحلة ما بعد الحداثة ، نتيجة للتشابه بين المصطلحين، إمّا على مستوى المفهوم والأهداف أو على مستوى الأعلام والمرحلة الزمنية، ثمّا جعلنا نعتبر مابعد البنيوية في المجال الأدبي النقدي – على الأقل – كمرادف لمصطلح ما بعد الحداثة، مع إقرارنا أنّ هذا الأخير أعم وأشمل من الأول. ياسين صلاح، ما بعد الحداثة في الراهن النقدي والثقافي، ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ياسين صلاح، ما بعد الحداثة في الراهن النقدي والثقافي، ص 284.

<sup>2</sup>ميحان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص228.

<sup>3</sup>ينظر :محمد العناني، المصطلحات الأدبية الحديثة، ص56.

تفك بالنماذجية إنمّا حركة تنخلق بالموازاة مع الصيرورة بل تتحرك معها وداخلها، فهي عملية سريعة تخلق نموذجها في اللحظة نفسها التي تعيد تفكيكه من جديد "1"، ولئن دعت الحداثة إلى الفصل بين الثابت كقاعدة تفسيرية والمتحول كمادة للتفسير فإنّ ما بعد الحداثة وصلت الفصل وجعلت من المحال تمييز أو اختلاف الأول عن الثاني وقد ألغت ما بعد الحداثة كل الفواصل التي تسم الثنائيات الضدية.

"وتسعى ما بعد الحداثة إلى تفويض السلالم الهرمية والاحتفاء بالعرضية والتلاعب والمفارقة والسخرية ولغة السوق والتجارة كما حاربت وتحارب العرق والتقاليد الثقافية بكل أشكالها"2. وترى مارغريت روز أنّ تيار ما بعد الحداثة يعتمد على:

✓ تجاوز الصبغة الإنسانية للحياة الأرضية بصورة عنيفة حيث تتجاذب فيها قوى الرعب والمذاهب الشمولية والتفتت، وربمّا أدى ذلك في آخر المطاف إلى بداية عهد جديد يتحد فيه الواحد مع الكثير.

تيار ما بعد الحداثة ينبع من الاتساع الهائل للوع ي، من خلال منجزات التكنولوجيا التي أصبحت بمثابة حجر الأساس في المعرفة الروحية في القرن العشرين ، ونتيجة لذلك أصبح الوعي ينظر إليه على أنّه معلومات والتاريخ على أنّه حدث وهي رؤية متناقضة ظاهريا في الوقت نفسه يبدي تيار ما بعد الحداثة في انتشار اللغة كمفهوم إنساني وفي غلبة الخطاب والعقل ،ويمكن التمييز بين ما بعد الحداثة في الأدب وما سبقها من حركات الرواد مثل التكعيبية والمستقبلية والدادية والسريالية وغيرها ، وإنّ ما بعد الحداثة توحي بنمط جديد من التقاء الفن بالمجتمع.

<sup>1</sup> ميجان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص226. 2المرجع نفسه، ص227.

✓ يتطلع ما بعد الحداثة إلى الأشكال المفتوحة المرحة والطموحة والانفصالية وغير المحددة لتكوين خطاب مؤلف من شظايا أو تكوين إيديولوجية التصدع التي تعتمد إلى الحل والفض وتستنطق الصمت.¹

وخلاصة القول إن مجمل ما تطرقنا إليه من أسس لما بعد الحداثة يتمحور في مجملها لنقض ونفى ما قامت عليه الحداثة سابقا.

#### 5. خصائص ومميزات ما بعد الحداثة:

إنّ لمصطلح ما بعد الحداثة مدلولات معقدة ومتشعبة ظهرت في القرن العشرين في مختلف فروع المعرفة كالفنون والأدب والموسيقى والتكنولوجيا ،وهذا التشعب انقلب على مميزاتها وخصائصها ممّا صعب علينا حصرها إلاّ أننّا سنقدم بعض ما قدمه طائفة من المختصين والنقاد وهي تختلف على حسب خصائص ما بعد الحداثة كحركة عامة أو خصائصها كمفهوم أدبي نقدي:

أ) التركيز على الناحية الانطباعية الذاتية في الإبداع الأدبي وانصب الاهتمام على كيفية قراءة الأمور إدراكها وليس كالسابق على ماذا يدرك ونشأ تيار الوعى في الكتابة.

ب) الابتعاد في السرد القصصي على الأطر التقليدية كالالتزام بمواقف أخلاقية معينة أ و الاعتماد على الموقف الموضوع في سرد الأحداث والذي يمثله ما يسمى ضمير الغائب العالم بكل الدقائق، وقد مثل هذا التيار "وليم فولكزWlliamWolks".

ج) إنّ الحدود الفاصلة بين الأجناس الأدبية المختلفة لم تعد واضحة المعالم كما في السابق، وهذا تبلى في الطابع النثري الوثائقي في الشعر الحديث، والذي يمثله إليوت، التركيز في العمل الأدبي على المقطوعات التي تبدو غير متكاملة وأنه لا ترابط بين مكوناتها، فالوحدة العضوية التقليدية للعمل الأدبى لم تعد قائمة<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> مارغريت روز، ما بعد الحداثة، تر: أحمد الشامي، الهيئة المصرية العالمة للكتاب، القاهرة، مصر، (دط)، 1994، ص(65،66). 2معتصم توفيق الخضر، مجلة ينابيع، محور ثقافة وتراث، ما بعد الحداثة في النقد الأدبي الغربي الحديث، ع 3، طول كرم التعليمية، ص48.

د) يمكن المهييز بين مابعد الحداثة في الأدب وما سبقتها من حركات الرواد مثل التكعيبية والمستقبلية والدادية والسريالية وغيرها ،كما يمكن التمييز بينه ا وبين الحداثة ، فتيار مابعد الحداثة ليس أولمبيا كتيار الحداثة توحي بنمط جديد من التقاء الفن بالمجتمع.

ه) يتطلع تيار ما بعد الحداثة إلى الأشكال المفتوحة والانفصالية والمتروكة أو غير المحددة لتكوين خطاب مؤلف من شظايا أو تكوين إيديولوجية التصدع التي تعمد إلى الحل والفض وتستنطق الصمت رغم كل ذلك فإنّ تيار ما بعد ينطوي أيضا على عكس هذه المكونات ونقائضها، وكأنّ مسرحيتي في انتظار "لجودو waiting for bodott والإنسان الفائق superman تتجاوبان فنجد الأولى صدى إن لم يكن إجابة في الثانية أ.

و) وضوح الوعي على الذات في الأعمال الأدبية والفنية ما يميز هذه الإبداعات من ناحية البناء الفني لأخمّا حاولت الكشف عن خبايا النفس وما يرافق ذلك من فيوض ذاتية للفنان. ز) رفض تقسيم الأدب إلى أدب رفيع وأدب شائع أو وضيع لأنّ الأدب مهما كان فإنّ مبدعه يستعمل كل ما هو متاح لديه من وسائل ،فما بعد الحداثة تختلف في نظرتما وموقفها عما هي عليه نظرة الحداثة ، "فعلى سبيل المثال القطعة الشعرية التي تنتمي لحقبة الحداثة كالأرض اليباب تنعى إلى ما آلت إليه الحضارة الغربية من بعد عن القيم والتناسق والتناغم ، وفي المقابل فإنّ نظرة ما بعد الحداثة وموقفها يختلفان عن ذلك ،فهي تدعو إلى ترك الحياة وفي المقابل فإنّ نظرة ما بعد الحداثة وموقفها يختلفان عن ذلك ،فهي تدعو إلى ترك الحياة

ح) تميزت ما بعد الحداثة بالثورة المعلوماتية التي جعلت العالم كقرية ممّا نتج عنه أدبا منفتح على الثقافات الأخرى سوى بالأخذ من الآخرين أو إعطائهم.

ط) نقد ما بعد الحداثة للمقولات المسلم بها التي تحتوي بداخلها على تناقض وعدم استقرا يظهر داخل المؤسسات المجتمعية المتعددة والممارسات السلوكية والاجتماعية ، بمعنى آخر فإنّ

المتغيرة والغير متناسقة كما هي بل تحميدها"2.

<sup>1</sup> محمد سبيلا وعبد السلام بنعبد العالي، ما بعد الحداثة، ص 38.

<sup>2</sup>معتصم توفيق الخضر، مجلة ينابيع، ص48.

أية محاولة لخلق ما يسمى النظام والتناسق لابد أن يقابل بفوضى تؤدي إلى الفراغ الفوضوي في المجتمع وفي حياة الناس ، ولهذا فما بعد الحداثة تحبذ المقولات الغير معممة لأنمّا تدعي الاستئثار بالحقيقة والمنطق وهي تؤمن بالأشياء المدركة والحقيقة الواقعية.

# الفصل الثانسي

مظاهر ما بعد الحداثة في قصيدة شداد

أولا) مظاهر فنية.

ثانيا) مظاهر معنوية.

أولا: المظاهر الفنية

1. الموسيقى والإيقاع

أ. الوزن:

لمعرفة الوزن والقافية لابُدُّ من كتابة القصيدة كتابة عروضية

1)عَادَ شَدَّادُ عَادُ

عاد شدداد عاد

00 | 0 | 0 | 0 |

فاعل\_ن فاع\_لن

2)فَارْفَعُوا رَايَةَ الْحَنِينْ

فرفعو راية لحنين

00 | 0 | 0 | 0 | 0 |

فاعلىن فاعلىن فعول

3)وَاتْرُكُوا رَفْضَكُمُ إِشَارَه

وتركو رفضكموإشاره

0 0 0 0 0 0 0 0 0

فاعلن فاعلن فا

4)فِي طَرِيقِ السِّنيِنْ

في طريق سسنين

00 | 0 | 0 | 0 |

فاعلن فاعسلان

5)فَوْقَ هَذِي الحِجَارَه

فوق هاذ لحجاره |0||0||0||0||0||0

فاعلىن فاعلىن فا

6) بِاسْمِ ذَاتِ العِمَادُ

بسم ذات لعماد

00 | 0 | 0 | 0 |

فاعلن فاعسلان

7)إنِّهَا وَطَنُ الرَّافِضِينْ

إننها وطنررافضين

00 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0

فاعلن فعلن فاعلان

8)الَّذِينَ يَسُوقُونَ أَعْمَارَهُمْ يَائِسِينْ

اللذين يسوقون أعمارهم يائسين

فاعلن فعلن فاعلن فاعلن فاعلان

9)كَسَّرُوا خَاتِمَ القَمَاقِمْ

كسسرو خاتم لقماقم

0 0 0 0 0 0 0

فاعلىن فاعلىن فعولىن

10) وَاسْتَهْزِؤُوا بِالْوَعيِدْ

وستهزؤوبلوعيد

00 0 0 0 0

فَعَــــــــــــن فعــــول

11) بِجُسُورِ السَّلَامَة

بجسور سسلامه

0 0 0 0 0

فعلن فاعلن ف

12) إنَّهَا أَرْضُنَا وَمِيرَاثُنَا الْوَحِيدُ

إننها أرضنا وميراثنلوحيد

00 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0

فاعلن فاعلن فعولن فعنول فاع

13) نَحْنُ أَبْنَاءَهَا المنظرينْ لِيَوْمِ القِيَامَهُ

نحن أبناءهلمنظرينليوملقيامه

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

فاعلىن فاعلىن فاعلىن فعلىن فاعلىن فا

بعد الكتابة العروضية لقصيدة شداد "لأدونيس" وجدنا أنّ القصيدة كتبت على وزن بحر المتدارك أو ما يسمى ب(الخبب أو المحدث)وهو "بحر صحيح التفعيلات في حشوه وعروضه وهي:فاعلن فاعلن فاعلن لكن في هذه القصيدة نطالعه في ثوبٍ آخر لا يبت لثوبه المعروف بصلة ، فثوبه القديم صحيح ذو إيقاع بطئ أمّا حديثا فتنطق دفعة واحدة مما يسرع بما وسمى بناءً على ذلك بالخبب أو المحدث".

وفي قصيدة شداد استعمل "أدونيس" بحر الخبب كتعبير منه على خروجه وتحرره ورفضه لأوزان الخليل وإسقاط لثوب "سلطة الوزن" التي انتهجها الشعراء على مدار سنوات

48

<sup>1</sup> محجوب موسى، الميزان، مكتبة مديولي، القاهرة، مصر، ط1، 1997، ص72.

طويلة، وإن أستعمل هذا البحر فقد اختلف بشأن تاريخ وجوده وأنّه لم يبتكره "الفراهيدي"، فمعظم كتب العروض تتفق على أنه من اكتشاف "الاخفش".

وقد اتبع "أدونيس" الفكر ما بعد الحداثي الذي يميل إلى التحرر من النمطية والخروج عن المألوف وفي هذا قول أدونيس: "ثمة خطأ أول في النظر السائد إلى الوزن والقافية، يكمن في التوحيد بين الأصل والممارسة الأولى لهذا الأصل، فهو يوحد بين موسيقية اللسان العربي و وزنية الشعر العربي، وهذا ما أدى بقوة الممارسة والقسر الإيديولوجي إلى تقليص الطاقة الموسيقية اللغوية في الوزن الخليلي، وإلى تحويل أوزان الخليل إلى قوالب مطلقة تتحاوز التاريخ مع أخمًا وليدته وتتجاوز موسيقى اللغة العربية مع أخمًا ليست إلاّ تشكيلات محددة من مادة إيقاعية تشكيلية غير محددة".

كما أن "أدونيس "يحطم في قصيدة "شداد" نظام البيت الذي كان لفترة طويلة يتكون كما هو معروف من صدر وعجز في القصيدة العمودية، ليتجاوزها إلى سطر شعري تتفاوت عدد كلماته دون نظام معين.

ووفق إرادة "أدونيس" فقد حرج عن القوانين التي تضبطه في الانتقال من سطر شعري إلى آخر، كما حاول التجديد في الأوزان الشعرية من خلال التشويش على نظام التفعيلات التي قنن أوزانها "الخليل".

فنلاحظ اختلاف في عدد التفعيلات في القصيدة من سطر إلى آخر، فجاءت تفعيلتين في السطر الأول، وثلاثة في السطر الثاني، وأربعة في الثالث،واثنان في الرابع، ثلاثة في الخامس، اثنان في السادس، ثلاثة في السابع، خمسة في الثامن،ثلاثة في كل من التاسع،العاشر والحادي عشر، خمسة في الثاني عشر وستة في السطر الثالث عشر.

كما أنّ الشاعر " أدونيس " لم ينوع في البحور ولم يمزج بينهما في هذه القصيدة، وإنمّا كان يبدّل تفعيلة بأحرى.

<sup>1</sup> أدونيس، سياسة الشعر، مكتبة بغداد، العراق، ط1، 1985، ص(11،10).

# وفي الجدول الموالي لهذه التغيرات التي طرأت على تفعيلة فاعلن

| التغيرات                                                  |                | التفعيلات                              | 1- 11 |  |
|-----------------------------------------------------------|----------------|----------------------------------------|-------|--|
| العلل                                                     | الزحافات       | التعلقيار ت                            | السطر |  |
| تغيرت التفعيلة من فاعلن إلى فاعلان                        |                |                                        |       |  |
| وأصاب هذه التفعيلة تذييل وذلك                             |                | 00  0  0  0                            | 01    |  |
| بزیادة حرف ساکن علی ما آخره وتد                           |                | فاعلىن فاعسلان                         | O1    |  |
| بمحموع                                                    |                |                                        |       |  |
| إبدال تفعيلة فاعلن بفعول                                  | قام ب          | 00 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 02    |  |
| تغيرت من فاعلن إلى فاعل حيث                               |                |                                        |       |  |
| أصابها قطع تشعيث وذلك بحذف                                |                | 0 0 0 0 0 0 0 0                        | 0.2   |  |
| ساكن آخر الوتد المجموع .                                  |                | فاعلن فاعل فاعلن فا                    | 03    |  |
| وتغيرت فاعلن إلى فا أين حُذِف الوتد                       |                |                                        |       |  |
| المجموع من آخر التفعيلة.<br>تغيرت من فاعلن إلى فاعلان أين |                |                                        |       |  |
| أصاب التفعيلة تذييل وذلك بزيادة                           |                | 00   0   0   0                         | 04    |  |
|                                                           |                | فاعلن فاعسلان                          |       |  |
| حرف ساكن إلى ما آخره وتد مجموع                            |                |                                        |       |  |
| تغيرت من فاعلن إلى فا أي أصابحا                           |                | 0 0 0 0 0 0                            | 05    |  |
| حذف أو قطع ،حذف الوتد المحموع                             |                | فاعلـــن فاعلــن فا                    | 03    |  |
| من آخر التفعيلة                                           |                |                                        |       |  |
| تغيرت من فاعلن إلى فاعلان حيث                             |                | 00 0 0 0                               |       |  |
| أصابحا تذييل بزيادة حرف ساكن إلى                          |                | فاعلن فاعسلان                          | 06    |  |
| ما آخره وتد مجموع                                         |                |                                        |       |  |
| تغيرت التفعيلة الأخيرة من هذا السطر                       | تغيرت التفعيلة | 00   0   0   0   0   0                 | 07    |  |

| من فاعلن إلى فاعلان حيث قام           | الثانية من هذا  | فاعلين فعلن فاعسلان                              |     |
|---------------------------------------|-----------------|--------------------------------------------------|-----|
| بتذييلها بزيادة حرف ساكن إلى ما       | السطر من فاعلن  | _                                                |     |
| آخره وتد مجموع                        | إلى فعلن حيث    |                                                  |     |
|                                       | أصابحا خبن      |                                                  |     |
|                                       | وذلك بحذف       |                                                  |     |
|                                       |                 |                                                  |     |
|                                       | الثاني الساكن   |                                                  |     |
|                                       | تغبرت من فاعلن  | 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                              |     |
| تغيرت التفعيلة الأخيرة من فاعلن إلى   | إلى فعلن حيث    | 00   0   0   1                                   |     |
| فاعلان حيث أصابحا تذييل فزيد          | أصاب التفعيلة   | فاعلىن فعلىن فاعلىن                              | 08  |
| حرف ساكن إلى ما آخره وتد مجموع        | الثانية خبن     | فاعلـــن فاعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |     |
|                                       | فحذف الثاني     | C                                                |     |
|                                       | الساكن          |                                                  |     |
| دال تفعيلة فاعلن بفعولن               | قام بإب         |                                                  | 09  |
|                                       | - 1             | فاعلن فاعلن فعولن                                |     |
| عيلة فاعلن بكل من فعول وفعولن         | قام بإبدال تف   |                                                  |     |
|                                       | أصاب التفعيلة   |                                                  |     |
|                                       | الأولى خبن وذلك | 00  0 0  0 0                                     | 4.0 |
|                                       | بحذف الثاني     | فعملن فعرال فعرول                                | 10  |
|                                       | الساكن وتسكين   |                                                  |     |
|                                       | ما بعده فاعلن   |                                                  |     |
|                                       | تغيرت إلى فعلن  |                                                  |     |
|                                       | تغيرت التفعيلة  |                                                  |     |
| و تغيرت التفعيلة الثالثة من فاعلن إلى | الأولى من فاعلن | 0 0  0  0                                        |     |
| فاحيث أصابها حذف أو قطع وذلك          | إلى فعلن حيث    | فعلن فاعسلن فا                                   | 11  |
| بحذف الوتد المجموع من آخر التفعيلة    | أصابما خبن أي   |                                                  |     |
|                                       | حذف الثاني      |                                                  |     |

|                                     | الساكن                |                      |    |
|-------------------------------------|-----------------------|----------------------|----|
| الثالثة والأخيرة من فاعلن إلى فعولن | تم إبدال التفعيلة     |                      | 12 |
| وفعول                               |                       | 000000000000         | 12 |
| تغيرت التفعيلة الأخيرة من فاعلن إلى |                       | 00   0               |    |
| فاع حيث أصابما قطف بحذف             |                       | فاعلىن فاعلىن فعولىن |    |
| السبب الخفيف من آخر التفعيلة        |                       | فعــول فـاع          |    |
| وتسكين ما قبلها                     |                       |                      |    |
|                                     | تغيرت التفعيلة        |                      |    |
| كما تغيرت التفعيلة الأحيرة من فاعلن | الرابعة من فاعلن      | 0 0 1                | 13 |
| إلى فا وهنا أصابحا حذد(قطع) أي      | إلى فعل وذلك          | فاعلىن فاعلىن        | 13 |
| حذف الوتد الجموع من آخر التفعيلة    | بحذف الثاني           | فعلــن فا            |    |
|                                     | الساكن                |                      |    |
| لثالثة من فاعلن إلى فعولن           | قام بإبدال التفعيلة ا |                      |    |

نلاحظ أنّ الشاعر أبقى على تفعيلة فاعلن من البحر المتدارك وأحدث عليها تغييرات مثل (فا، فعلن، فاعل، فاع، فعلان)، وقام بإبدال فاعلن كذلك به (فعولن، فعول)، وهنا أحدث الشاعر شقًّا وزنيًا في تفعيلة فاعلن والتي بدّلها بفعولنوفعول "إذ أصبحت فعولن مكونا إيقاعيا جذريا من مكونات المتدراك "1، وكرر هذه الظاهرة كثيرا في القصيدة والتي تبين قدرة الشاعر، كما أنّ هذه الإبدالات والتغييرات جاءت كردة فعل على السائد والمألوف في الأوزان وكردة فعل على المخاطب نفسه الذي توجه له بهذه الأسطر والذي يراه انسجم مع هذا الوضع الذي هو في الواقع يجب أن يثور عليه ويرفضه، فثار الشاعر على

1 كمال أبو ديب، لا جدلية الخفاء والتجلي، دراسات بنيوية في الشعر، دار الملايين، بيروت، لبنان،ط 1، 1981،ص95.

التفعيلة فاعلن واستبدلها به فعولن وفعول وفي أحيان كثيرة إلى فاع، فاعل، فعلن، فا،فاعلان، وهذا لتبرير شدة انفعالاته لتستوعب كل هذه التحولات للحالة الشعورية للشاعر.

كما تغيرت الوحدة الوزنية فاعلن إلى نواة ألا وهي فا وهذه النواة حاضرة بشكل ملحوظ وهي وحدة مبتدعة لم يعرفها العروض فهي نواة إيقاعية "فالشاعر المعاصر لم يقم دائما بإبدال (فاعلن) بل أصر على اعتبار النواة (فا) عنصرا مستقلا يمكنه هو الآخر أن يسهم في كسر الرتابة".

كما ساهم البحر المحدث في حركية النص الشعري، فكلما حدثت تغيرات في تفعيلاته من زحافات وعلل وخضعت الحركة للسرعة وهذا ما كان يريده" أدونيس" في رفضه فهو يريد الإسراع في التغيير والتمرد عليه، دون انتظار وهذا البحر ساهم في ذلك وتماشى مع حدة هذا الانفعال.

#### س. القافية:

لقد ربط القدماء تعريف الشعر بالوزن ثم بالقافية وهناك من عرفه بالقافية وحدها ومنهم من عرفه دون القافية، واختلفت وجهات النظر حول تحديدها ولكن في هذا الصدد نعرج على تعريف "الخليل بن أحمد الفراهيدي "في قوله: "إنّ القافية هي من آخر البيت إلى أول ساكن يليه مع المتحرك الذي قبل الساكن "2،غير أنّ الساحة النقدية وعلى ورأسها ما بعد الحداثة، اعتبرت القافية بطريقة الشعر القديم تحدّ من حرية الشاعر وقدراته، وهذا ما أكدّ عليه "أدونيس" في قول له: "إنّ القافية تملأ فراغا وزنيا لذلك يمكن حذفها دون إحداث أي تغيير وإضعاف في معنى البيت "د.

<sup>1</sup> محمد بنيس، الشعر العربي بنياته وابدلاته ( الشعر المعاصر)، ج3، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب،ط3، 2001، ص136.

<sup>2</sup> التبريزي ،كتاب الكافي في العروض والقوافي، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط3، 1994، ص149.

<sup>3</sup> أدونيس، الثابت والمتحول (صدمة الحداثة)، دار العودة ، بيروت، لبنان، ط1، 1978، ص99.

لكنه عمل في شعره على تجديد القوافي، وحاول أن يخلق منها نسقا جديدا، وهذا ما نؤكده من خلال قصيدة "شداد" حيث عمد على هدم القافية رغم أنّه لم يتخل عنها وإنّما أوردها بشكل آخر وذلك بتوزيعه في حرف الروي وجعله صوتا مختلفا ومنتقلا من سطر شعري إلى آخر حسب الصوت الأنسب مرتبطة بذاته المبدعة ورغبته متعديا على القواعد المألوفة ناهجا القافية المتحولة التي تنوعت حسب الروي، بداية بالدّال ثم النون ثم الراء ليعود مرة أخرى له (النون والراء والدال) على التوالي ثم النون فالميم فالدال فالميم ثم الدال ليعود في الأخير إلى الميم، وبحذا ناوب بين أربعة أحرف وهي الدال للدلالة على القوة والرفض وذلك لأنّه من حروف القلقلة (قطب جد) والتي تعتبر من أقوى الحروف، وكذلك الميم والنون وفيهما دلالة على الحنين إلى الماضي، ماضي الطفولة وماضي الرفض، لأنّ هذين الحرفين فيهما غنة ومخرجهما من الخيشوم، بالإضافة إلى الراء الذي له دلالة التكرار والترجيع والترديد فيهما غنة ومخرجهما من الخيشوم، بالإضافة إلى الراء الذي له دلالة التكرار والترجيع والترديد

وأورد أيضا حرف الهاء كحرف وصل في القصيدة أربع مرات وفي هذا الحرف دلالة عن مكبوتات الشاعر وألمه وما يؤكد على هذا أنّ مخرج الهاء هو جوف الصدر، وبهذا كسّر النمطية في استعمال الروي وفي هذا نادى باللّانظام والتحرر اللذان نادت به ما ما بعد الحداثة، فالجدول التالي يوضح نوع القافية في كل سطر من قصيدة شداد:

| نوعها   | القافية         | السطر الشعري |
|---------|-----------------|--------------|
| مترادفة | عاد<br>  00     | 01           |
| مترادفة | نین<br>  00     | 02           |
| متواترة | شاره<br>  0   0 | 03           |
| مترادفة | نين<br>  00     | 04           |
| متواترة | جاره<br>0   0   | 05           |
| مترادفة | ماد<br>  00     | 06           |
| مترادفة | ضين<br>  00     | 07           |
| مترادفة | سين<br>  00     | 08           |
| متواترة | ماقم<br> 0 0    | 09           |
| مترادفة | عيد<br>  00     | 10           |
| متواترة | لامة<br>  0   0 | 11           |
| مترادفة | حيد             | 12           |
| متواترة | يامه<br>0   0   | 13           |

نلاحظ أنّ القافية في القصيدة جاءت متنوعة بين المترادفة والتي اجتمع فيها ساكنان، ومتواترة حيث يكون فيها حرف متحرك بين ساكنين لاحظنا بعض الظواهر بشأن القافية حيث انتقل من القافية المطلقة إلى القافية المقيدة والتي تنتهي بساكن في الأخير وفي هذا خروج عن قاعدة في اللغة العربية التي مفادها (لا يجتمع ساكنان في اللغة العربية)، وهذا ما يود "أدونيس" إيصاله وذلك بالتخلي عن القواعد القديمة في اللغة والإتيان بجديد فالماضي يبقى في الماضي وعلينا أن نتدبر المستقبل والحاضر، كما أنّ لاجتماع الساكنين في معظم أسطر القصيدة دلالة معنوية توحي بألم مكبوت ومقيد، كما أنّ القافية المقيدة قد تحيلنا على الاختناق وكأنّ الشاعر متذمر من هذه الكلمة التي أتعبته ويريدها أن تتحقق وتشير أيضا إلى قوة الرفض في الوقت ذاته.

### ج. الإيقاع:

إنّ الإيقاع ضروري في الشعر، وإن اختفى فقد خاصيته، وقد اتسعت دائرته فلم يعد يقتصر على الوزن والقافية بل تعداهما إلى التكرار والتنويع ... إلخ، وللإيقاع تعريفات نذكر منها تعريف محمد بنيس "أن الإيقاع إبداع في الوزن والقافية إضافة إلى عناصر جديدة كعلاقات الألفاظ من الجانب الصوتي والتراكيب اللغوية"1.

في حين ربط باحثوا ما بعد الحداثة الإيقاع بالابتكار عند الشاعر حيث لا نستطيع تحديده في مفهوم معين بأنّه يتحدد مع كل قصيدة هذا ما ذهب إليه

"ريتشاردز Richards""إنّه هذا النسيج من التوقعات والإشباعات والاختلافات والمفاج آءات التي يحدثها تتابع المقاطع "2"، أمّا "أدونيس "فقد لجأ في هذه القصيدة إلى محكنات إيقاعية تجريبية منها التكرار، الذي يعد ظاهرة لغوية أسلوبية وإيقاعية مهمة وهو:"إعادة ذكر كلمة أو عبارة بلفظها أو معناها في مواضع أخرى غير الموضع الذي ذكرت

<sup>1</sup> ينظر: محمد بنيس، الشعر العربي بنياته وابدلاته، ص107.

<sup>2</sup> عبد الحميد جيدة، الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر، مؤسسة نوفل، بيروت، لبنان، ط 1، 1980، ص356.

فيه لأول مرة "1"، إلّا أنّ "أدونيس" لم يكن يعني في قصيدته التكرار بأسلوب قديم بل أورده بتقنية صوتية بارزة تكمن وراءها فلسفة تَشِعُ بدلالة معينة وأول تكرار نشير إليه في قصيدة شداد هو تكرار الكلمات والمتمثل في تكرار كلمة عاد التي وردت في السطر على النحو التالي:

#### $^{2}$ عَادَ شَدَّادُ عَادْ

وكان هذا التكرار استهلالي لأنه جاء في مطلع النص وهذا ربما دلّ على حرقة الحنين عند الشاعر لزمن الرفض والتمرد والتهليل به ولهذا بدأبه ليلفت انتباه القارئ ويقوم بتشويشه وتمويهه، حيث كتب السطر الأول من القصيدة بطريقة توحي بالحداثة التي تسعى إلى التمركز والتناظر وكأنّ السطر الأول من القصيدة قائم على التناظر، عاد شداد عاد، ولهذا تعتبر عاد الأولى والثانية فعلان يحدث من خلالهما التناظر والتقابل، إلّا أنّ الوضوح الظاهر يخفي في طياته غموض وتعدد للدلالات حيث يمكننا أن نقرأ هذا السطر أربع قراءات:

1)أنّ شداد والد عنترة وعاد الأولى والأخيرة هما فعلان وتكرر الثاني للتوكيد والاحتفاء.

2) تدل على عودة قوم عاد واللذين يحكمهم شداد زعيمهم.

3) عودة شداد زعيم قوم عاد.

4)شداد زعيم عاد وعاد الأولى والأخيرة هما فعلان وتكرار الثانية توكيد والاحتفاء.

فغاية الشاعر خلق نوع من التكثيف الدلالي في نفسية المتلقي وكذلك التأكيد على إحدى مبادئ ما بعد الحداثة وهي التفكيك وقراءة النص قراءات متعددة.

أمّا النوع الآخر من التكرار الذي ورد في هذا النص هو تكرار الأصوات (المدود الطويلة) أو ما يسمى بالصائت المتمثلة في أصوات (الألف،الواو،الياء)،والجدول التالي يوضح ذلك:

<sup>1</sup> علا الدين ورمضان السّيد، ظواهر فنية في لغة الشعر العربي الحديث، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سوريا، (دط)، 1996، ص156.

<sup>2</sup> أدونيس، الآثار الكاملة، المجلد الأول، دار العودة، بيروت، لبنان ط1، 1971، ص460.

| الياء    | الواو    | الألف    |
|----------|----------|----------|
| الحنين   | فارفعوا  | عاد      |
| في       | واتركوا  | شداد     |
| طريق     | يسوقون   | فارفعوا  |
| السنين   | كستروا   | راية     |
| هذي      | استهزؤوا | واتركوا  |
| الرافضين | بجسور    | إشاره    |
| الذين    |          | الحجاره  |
| يائسين   |          | ذات      |
| الوعيد   |          | العماد   |
| الوحيد   |          | إنَّها   |
| ميراثنا  |          | الرافضين |
| المنظرين |          | أعمارهم  |
|          |          | يائسين   |
|          |          | كستروا   |
|          |          | خاتم     |
|          |          | القماقم  |
|          |          | استهزؤوا |
|          |          | السلامه  |
|          |          | أرضنا    |
|          |          | ميراثنا  |
|          |          | أبناءها  |
|          |          | القيامه  |

نلاحظ من خلال الجدول أنّ تكرار الصوائت تنوع في القصيدة من خلال حروفه الثلاث (لألف، الواو،الياء)، وهذا التكرار في البنية الصوتية جاء في سياق شعوري كثيف يبلغ أحيانا درجة الألم والحزن والكبت وذلك في امتداد نفس الشاعر مع هذه الحروف وهو دليل على ما تعيشه الذات غير المرتاحة ممّا خلفه الماضي المكبوت، كما نلاحظ أنّ هذا التكرار عبر من خلاله الشاعر على الرفض القوي والكبير الذي يتضمنه المد الطويل الذي يبعث على تغيير الإيقاع وإعطاء حركية وتحديد في الموسيقى، وهذا ما يتناسب مع مضمون القصيدة الذي يتمثل في الرفض الدائم والسخرية من الوضع الدائم والدعوة إلى تغييره.

#### 2. هندسة القصيدة:

إنّ القدرة على هندسة البناء في العمل الشعري له من القيمة ما للقدرة على صياغة مضامين، إلّا أنّ الدراسات كانت واسعة أكثر من تناول المضامين ومع جهود الباحثين توصلوا إلى أنّ القصيدة لها من هندسة البناء مثلما لها من اللغة والصورة والإيقاع أوهذا ما أسماه "محمد الماكري" بالاشتغال الفضائي في النص الشعري حيث يقول: "إنّ النص الشعري لم يلبث وهو يتحقق كتابةً،أن تُبنى وفق الصورة التي ينسحب بما سواد الكتابة على بياض السند رقعة كان هذا الأحير أو ورقة أو قماش أو جدار"2.

فالهندسة تسمح للقارئ أن يكتشف الشعر عن باقي الأجناس وتساهم في بناء العمل الأدبي وعند مشاهدة قصيدة شداد "لأدونيس" نجد أنّ هذا الأخير جدد في هندسة القصيدة وخرج عن سوار الهندسة التقليدية، فعند عودتنا إلى هندسة القصيدة العمودية القديمة سنرى النموذج الذي نُسِج على منواله لمدة طويلة، وكل القصائد حذت حذوه فضائيا، والذي هو مُشكَّلُ عموديا تتوازى فيه الأسطر وتتقابل كالتالي:

2 محمد الماكري، الشكل والخطاب مدخل لتحديد ظاهراتي، المركز الثقافي العربي، بيروت، لبنان، ط 1،(دت)،ص136.

59

أراوية ريحاوي، شعر أدونيس البنية والدلالة، اتحاد الكتاب العرب ،دمشق، (دط)،2008،316.

|  | . <u> </u> |   |
|--|------------|---|
|  |            |   |
|  | . <u> </u> | _ |
|  | . <u>–</u> |   |

فالأشطر التي تمثل الأبيات ترصف أفقيا وكل شطرين يتقابلان في خط واحد مع فاصل بياض بينهما وتتبع النماذج الأخرى من الأبيات بالطريقة نفسها فهندسة القصيدة العمودية مبنية على التناظر والتقابل أمّا قصيدة شداد "لأدونيس" فقد حدد في هندستها وألحق تغييرات عليها وخالف فيها القصيدة العمودية وهذا ما نادى به في أفكاره وذلك بالتخلي عن القديم وكسره، فحاءت القصيدة موزعة الكلمات على بياض الصفحة متنوعة وخاضعة لتجربته فأخذت قصيدته منحى بصريا أكثر منه إنشاديا يتطلب من المتلقي فهما لهذه الهندسة الجديدة التي تساهم في إيحاء الدلالة وفي هذا الصدد يقول محمد الماكري: "إنّ توزيع البياض والسواد يعتبر أثر اشتغال الكتابة في تنظيم الصفحة وتنضيد الأسطر الشعرية، ولكن دوره داخل الفضاء النصي لا يقتصر فقط على ضبط نظامه بل يمكن أن يتحاوز ذلك إلى تقديم دلالات أيقونية إمّا في ارتباطه بالمنتج أو في علاقته بسياق النص"1.

فجاء البياض ليحدد فضاء عدم التعيين "فأدونيس" لم يعين أي رفض يريده فقد عَمم، وقد يكون هذا البياض يمثل ما هو حفي أو ماهو مكبوت أو مسكوت عنه، كما أنّ أدونيس أراد في هذه القصيدة أن يفاجئ القارئ بفضاء نصي مفتوح فيه تتوزع الكلمات مع متابعة نسبة السواد والبياض، وبذلك اشتغل "أدونيس" على ذلك فاستبدل الإنشاد الذي تستعمله القصيدة القديمة وعوضها بطرق بصرية تعوض العنصر الغائب، فلم

<sup>1</sup> محمد الماكري، الشكل والخطاب مدخل لتحديد ظاهراتي، ص239.

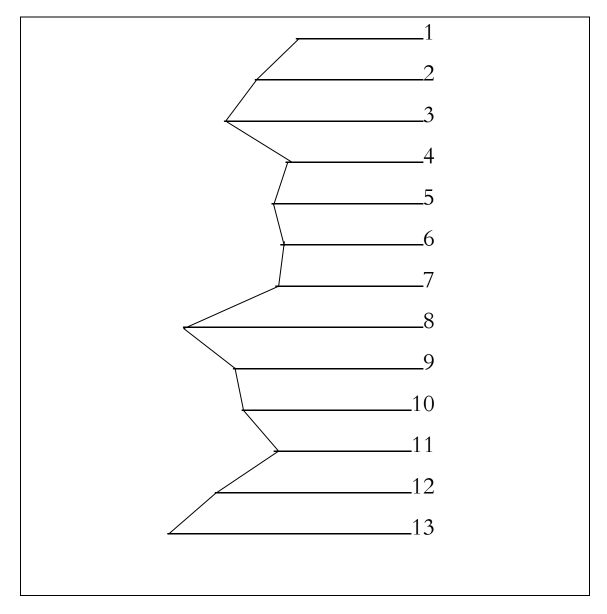
| وزيع البياض | لآتي يوضح ت | والشكل ا | المتلقي، | بعين | يهتم | أصبح | وإتمّا | المتلقي | بِأُذن | مشتغلا  | يعد  |
|-------------|-------------|----------|----------|------|------|------|--------|---------|--------|---------|------|
|             |             |          |          |      |      |      |        | ىحة:    | الصغ   | واد على | والس |

| بياض | بياض |
|------|------|
|      |      |
|      |      |
| -    | -    |

وهكذا هدّم "أدونيس" التناظر والتوازي وكسر نظام الشطرين إلى سطر شعري من هذه القصيدة، فتنوعت هندسة القصيدة لتشكل بنية مغايرة لما سبق، فجاءت بالأسطر الشعرية دون انتظام لا من حيث عدد كلماتها ولا في كيفية توزيع البياض، فَشُكَّل بذلك بنية غير ثابتة في نصه وفي هذا تجسيد أفكار ما بعد الحداثة التي تدعو إلى اللانظام والفوضى والتفكيك ومظاهر التشظي واهتمامه بالشكل والحيل الشكلية بغرض إبحامها "فما بعد الحداثة اهتمت بـ:الدادية، ومناهضة الشكل المنتهي ودعت للشكل المفتوح واللعب والصدفة والفوضى التخريبية...والغياب والتشتيت"1.

ويمكننا متابعة الشكل الهندسي لقصيدة شداد كما يلي:

<sup>1</sup> ميجان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص 227.



فنلاحظ أنّ توزيع البياض بين الأسطر الشعرية لم يكن بالتساوي حيث إنّ البياض في السطر الشعري الثامن والثالث عشر كان قليلا مقارنة بالأسطر الأخرى، يمكن أن يدخل هذا في الدلالة، وربما بغرض عدم استنزاف النص الإبداعي ومشاركة القارئ في إنتاج النص وإيقاظ جميع حواسه ليتابع نصه فيعطي قراءات جديدة، كما أنّ "أدونيس" اهتم بهذا الشكل الهندسي وأراد أن يعطي قصيدة شداد نوع من التفرد لا يمكن أن نعثر عليه في قصائد أخرى،

وتكمن غاية "أدونيس" في هذا الاختزال تقريب القصيدة أكثر من هندسة النصوص والأجناس النثرية، وبذلك محاولة إلغاء الحدود بين الأجناس الأدبية من حيث الشكل والهندسة وبهذا أحدث "أدونيس" تشويش بين الأجناس وهذا ما نادت به ما بعد الحداثة من تشظي وعبثية الأشياء ، وبهذه الحركة تصبح القصيدة لا تحتكم في نهاياتها لنظام معين وبذلك يعمل على تشويش القارئ بنهايات غير متوقعة .

لقد أحدث أدونيس في قصيدة شداد هندسة مغايرة تعطيها فرادة وفق آليات يبتكرها وبذلك يحقق الابداع والخلق وبالأحرى يحقق اللَّاموجود "والتعددية المعقدة في مقابل الوحدة البسيطة في الشكل الكلاسيكي كما تعبر عن رغبة مجموعة في التحديد والمغاير والتفرد الذاتي والحرية المولدة لنموذج المتعدد الغامض المعقد."

#### 3. . الصورة الشعرية:

لقد اعتبرت الصورة الشعرية بمثابة السلاح الذي ينتصر به الشعر وقد أعطى عز الدين إسماعيل في كتابه التفسير النفسي للأدب أهمية خاصة بالصورة الشعرية فهي ركن أساسي في بناء القصيدة وبحا تقاس موهبة فهي احدى المعايير للحكم على قدرة الشاعر على نقل تحربته وموقفه من العالم، ومنذ القديم انتبه النقاد العرب القدماء في البيان إلى وظيفة الصورة الشعرية ولقد تناولوا المعنى بدلا من مصطلح الصورة الشعرية وظهر ذلك في مؤلفات كثيرة لبعض النقاد البلاغيين القدماء وأسندوها إلى مجاز وتشبيه.

أمًّا حديثا فالصورة الشعرية أصبحت وحدة وكيانا مستقلا وأداتها توسيع اللغة وإمكاناته ا التعبيرية ولقد ورد تعريفات عدة للصورة الشعرية نذكر منها على سبيل المثال لا للحصر تعريف" أماني فؤاد" وقد حددت تعريفها للصورة الشعرية بقولها: "إنَّ التجريد ومعايشته

63

<sup>1</sup> إبراهيم رماني ،الغموض في الشعر العربي الحديث ،ديوان المطبوعات الجامعية ،الجزائر ، (دط)،(دت)،ص301

يبقى الهم الأكبر الذي يشغل المبدع وهي نوعية أخرى من الجماليات فيها تتشكل الصورة الشعرية في القصيدة الحداثية على أساس من الخيال الذي يتناول لبنتها من الواقع ليضعها مع الفن"1، ولقد تطور الاهتمام بالصورة الشعرية في النقد الأدبي الحديث وذلك بالانفتاح على النقد الأوروبي الذي يهتم بالصورة الشعرية اهتماما بالغا منذ عصر أرسطو.

والصورة الشعرية عند أدونيس لا تشير إلى الأشياء ولكنها تخلق جوها فهي عنده خلق وإيحاء فهو يضيء صوره الشعرية من خلال براعته في اختيار موضوعاته من الطبيعة والعالم وانتقاء الرموز من مساحات كونية واسعة وتعد نتاجا للذاكرة الثقافية والاجتماعية .

فالصورة الشعرية لما بعد الحداثية عند أدونيس مغايرة تماما للأساس الجمالي القديم فهي توسيع لأفق اللغة الشعرية محاولة منه ايجاد صورة تعبر عن عناصر وجدانية تتمسك بالقضايا الإنسانية كما في قوله في قصيدة شداد:

عاد شداد عاد

فارفعوا راية الحنين

واتركوا رفضكم إشارة $^2$ 

إنَّ القارئ لهذه الأسطر يدرك أن الصورة تتجلى في تركيبة باطنية تنسق عالما وجوديا تنتجه مشاعر ذاتية، فالانفعال الذي تحدثه الصورة في المتلقي هو المهم عند أدونيس وليس الصورة نفسها .

<sup>1</sup> عبد القادر الغربي ،التحولات والهجرة في أقاليم الليل والنهار ،مجلة فصول ،المجلد 12،ع 2،1997، ص212، ع 2،1997، 2 2 أدونيس ،الاثار الكاملة ،ص460.

حيث استخدم صيغا وقصصا ومشاهدا وأسلوبا وهذا إن دلّ على شيء فإنّما يدل على أنّ القرآن الكريم هو أحد المصادر المهمة عنده لكونه يمثل المستوى الجمالي في اللغة العربية فمثلا في البيتين التاليين :

فوق هذي الحجارة

باسم ذات العماد

وهذه إشارة لقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَرَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ ۚ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ﴿ ۖ ٱلَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْبِلَدِ ﴾ ﴿ الفحر: ٧ - ٩.

إنّ الصورة عند أدونيس تسهم في تكوين بنية القصيدة إذ تنطلق من الفعل مثلا في قوله: (عاد، فارفعوا، واتركوا ...) وتبقى لتعود إليه ليرفدها بطاقات جديدة تستمد حركتها من الفعل ذاته ومن ثم فإخّا تقدم بإشكال مختلفة وتتنوع بتنوعه ،وتعتبر الصور البسيطة هي النمط الغالب في القصيدة كإشارة مميزة وبنية جددت أدق أسس عناصر البلاغة ،فالاستعارة عنده مرتبطة بالتخيل كما حددها "لوغوران Louquorain" بقوله: "الاستعارة بكونما إغفالا أو تعتيما يصيب بعض المكونات المعنوية للمفردة المستعملة "ك،لذا يضع أدونيس الاستعارة في حيز اللغة خاصة إلى جانب الانفعال فالاستعارة تمثل خروجا واضحا على نظام اللغة وتمردا على سلطة المعاني المألوفة ؛ فالاستعارة تبطل أن تكون إشارة إلى مفهوم يحيل إلى شيء، بل نختار مفهوما آخر غير الذي تحيل إليه،بل أصبحت تختزن طاقة خارقة لتغيير اللغة إذ انتقل المعنى المعتاد إلى معنى قد يصدم القارئ ويشوش عليه القرائن.

ففي هذه الأسطر قد نوع الصورة الشعرية من استعارة مكنية مثلا في قوله:

<sup>1</sup> أدونيس ،الاثار الكاملة ،ص460.

<sup>2</sup> بسام بركة ،التحليل الدلالي للصور البيانية عند ميشال لوغوران ،مجلة الفكر العربي المعاصر ، ع 1988،49،48، ص27

## فَارْفَعُوا رَايَةَ الْحَنِينْ

فقد شبه الحنين بالنصر وحذف المشبه به (العَلم) وأبقى على لازمة من لوازمه للدلالة عليه (الراية)، وفي هذه الصورة توجد مفارقة أو انزياح الذي يمثل السّمة البارزة في الشعر المعاصر، ويقصد به الخروج عن الكلام الجاري على ألسنة الناس في الاستعمال العادي والذي غالبا ما تكون غايته التوصيل والإبداع.

والمفارقة عند "أدونيس "هنا تكمن أنّه وظف لفظة الحنين في غير معناها المألوف وهو لم يقصد الحنين إلى زمن الطفولة والماضي الزاهر، بل الحنين إلى زمن الأجداد الرافضين ولهذا أعقبه بالفعل(اتركوا) بمعنى كرّسوا.

بالإضافة إلى الاستعارة المكنية في قوله:

# الَّذِينَ يَسُوقُونَ أَعْمَارَهُمْ يَائِسِينْ 2

فقد شبه العمر بالمركبة أو العربة أو قطيع من الغنم وحذف المشبه به وأبقى على قرينة تدّل عليه (يسوقون) وهي تعني انعدام الحياة والوجود والتبعية والسخرية واليأس.

وفي قوله أيضا:

# بِجُسُورِ السَّلَامَهُ 3

ونوع هذه الاستعارة مكنية حيث شبه السلامة بالمدينة وحذف المشبه به وأبقى على قرينة للدلالة عليها وهي (الجسر)، وهنا توجد مفارقة وهو لا يقصد السلامة بمعناها الحقيقي (الأمن)، بل أراد منها المدينة الفاضلة وهو ما يؤكده قوله: إنَّهَا أَرْضُنَا وَمِيرَاثُنَا الْوَحِيدُ ويمكن القول إنّ النص يحتوي على استعارات صغرى يجمعها معنى واحد وتحتكم إلى قاعدة إيديولوجية توضح علاقات التشابه والاختلاف مع العالم الخارجي، وقد اعتمد

<sup>1</sup> أدونيس، الآثار الكاملة، ص460.

<sup>2</sup>نفسه، نفس الصفحة.

<sup>3</sup>نفسه، نفس الصفحة.

أدونيس" في بناء صوره على الاستعارة والمفارقة لتحقيق معنى مفتوح قابل للتأويل أكثر من مرّة لأنّ لغته لغة استعارية مفتوحة.

ومن الكنايات التي وظفها "أدونيس" ما نحده في جملة:

# نحْنُ أَبْنَاءَهَا المنْظَرِينْ لِيَوْمِ القِيَامَهُ<sup>1</sup>

هذه الكناية جاءت صحيحة في معناها الظاهري لتدل على وعيد النّار والإيمان بيوم القيامة لكن في باطنها تخفى سخرية وغواية \*، وهنا أحدث مفارقة السخرية من الوعيد وما أعده الله (عزّ وجل) للطاغين وسخريته من قول الله تعالى إلى إبليس لما رفض السجود لآدم، وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ ۚ قَالَ يَبْإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيُّ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴿ فَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ أَخَلَقْنَنِي مِن نَّارِ وَخَلَقْنَهُ. مِن طِينٍ اللهِ قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمُ اللهِ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِيٓ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ اللهِ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ إِنَّ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴿ أَلَهُ اللَّهِ اللهِ اللهُ الله ولم يهمل "أدونيس" فاعلية التشبيه إلا أنّه يشتغل بالمقاربة لأنّ تشبيهاته تشوش القارئ في بحثه عن وجه الشبه بين المشبه والمشبه به فالمفارقة تحول دون المقاربة فمثلا في قوله: وَاتْرُكُوا رَفْضَكُمُ إِشَارَهُ 2

فهي صورة تعتمد على مؤهلات القارئ الخاصة للبحث عن نقطة التلاقي،فهنا شبه الرفض بالعلامة (مشبه به) ونوع هذا التشبيه بليغ.

<sup>1</sup> المرجع السابق، نفس الصفحة

<sup>\*</sup> ينبغي أن نشير في هذا المقام أن الأراء النقدية التي سنوردها في هذه النقطة وغيرها من النقاط الآتية بما فيها من عبارات شركية صريحة لا تعبر إطلاقا عن موقفنا وإنما اضطررنا إلى عرض هذه الأفكار استجابة للمنهج الذي اعتمدناه، ونحن ندرك تماما أن ما جاء به يعتبر مروقا عن مبادئ ديننا الإسلامي الحنيف الموحد لله عز وجل، وعليه نعلن صراحة تبرأنا من كل ما هو مخالف للشريعة الإسلامية. 2أدونيس، الآثار الكاملة، ص460

والشعر عند "أدونيس" رؤيا لذا يتجاوز أحداث الواقع بل يتعارض معها لأنّه يتناول أفكار ومشاعر سابقة الحدوث، "لقد خضعت الصورة الشعرية له (الرؤيا)وتوحدت بالشعر وتقوم جماليتها على الكشف و الغيب بالانفصال عن الواقع فهي تقرأ على مستويات مختلفة ومنافذ متنوعة أسلوبية،بنيوية،سيميائية...ومن خصائصها اللّانسجام في البنية والتفرد في إبداعها إلى جانب الحركية والجدّة وفق الرؤيا الجديدة التي تعبر عنها ما بعد الحداثة الشعرية، "أومن أبرز خصائص الصورة عند "أدونيس" التكثيف الزماني والمكاني وذلك في مطلع القصيدة:

#### $^{2}$ عَادَ شَدَّادُ عَادْ

وهنا لخص قصة طويلة لها امتداد في الزمان والمكان، وهي قصة شداد وقومه عاد في سطر شعري، ففعل العودة له معاني أخرى جديدة وبذلك أصبحت هذه الكلمة نقطة إضاءة في جسد القصيدة ككل، وحول الشاعر الدلالة المعتادة إلى دلالة خارقة فريدة ليفاجئ القارئ.

كما يعد الرمز من المكونات التي تثري الصورة الشعرية وتحقق لها الانفتاح الدلالي يكسب للنص الشعري خصوصية لا تكون له هوية إلا بها من جانب لغوي ومن جانب جمالي، عرف "أدونيس" الرمز قائلا: "الرمز هو ما يتيح لنا أن نتأمل شيئا آخر وراء النص فالرمز هو، قبل كل شيء، معنى خفي وإيحاء إنّه اللغة التي تبدأ حين تنتهي لغة القصيدة أو هو القصيدة التي تتكون في وعيك بعد قراءة القصيدة، إنّه البرق الذي يتيح للوعي أن يستشف عالما لا حدود له، لذلك هو إضاءة للوجود المعتم، واندفاع صوب الجوهر"3، "فأدونيس" حمّل نفسه هاجس التأسيس لرؤية فنية متميزة تتخطى الثبوت وتعتمد الابتكار والخلق، فاتسمت نصوصه بالرموز المتنوعة من رموز ذاتية ودينية وتاريخية، والرمز يثري الشعرية ويكسبها حيوية تخرجها من الماضوية إلى الحاضر.

 $<sup>^{1}</sup>$  راوية ريحاوي، شعر أدونيس البنية والدلالة، ص $^{12}$ 

<sup>2</sup>أدونيس ،الآثار الكاملة ،ص460.

<sup>3</sup> أدونيس، زمن الشعر، ص160.

ويتعامل "أدونيس" مع التراث الديني بطريقة التحوير ليحدث مضامين معاصرة، فعبارة (ذات العماد) إحالة للمرجعية الدينية في قصة سيدنا هود مع قوم شداد بن عاد وهو رمز للرفض والعصيان، ضف إلى ذلك قوله:

## نَحْنُ أَبْنَاءَهَا المنْظَرِينْ لِيَوْمِ القِيَامَهُ 1

فهي إحالة إلى قصة إبليس مع سيدنا آدم (عليه السلام) كما أشرنا آنفا.

بالإضافة إلى قوله:

## كَسَّرُوا خَاتِمَ القَمَاقِمْ $^2$

فخاتم القماقم تحمل قراءات عدّة: نذكر منها: خاتم النبوة أو خاتم سيدنا سليمان مع بلقيس أو القوة العليا هو الله (جلاّ جلاله)، "فأدونيس" لا يقصد الخاتم بعينه بل يرمي من ورائه الحث على التمرد وعدم الخضوع إلى سلطة أحد.

ويتعامل الشاعر "أدونيس" مع الرموز الدينية ويسعى إلى تفجيرها من الداخل وكأنّه يريد خلخلة المرجعية الدينية التي تخزنها ذاكرة القارئ فالنص يقدم دلالات ويعطي أبعاداً جديدة من تلقاء مخزونه وفكرته، والعملية تتشابك عندما تتصادم الذاكرة المرجعية مع النص إلا أنّ هذا التصادم يدفع القارئ لكي يواصل عملية القراءة باشتهاء النص أكثر حتى يحصل على موقف وسط تتبادل فيه رؤية النص بكل خلفياتها الفكرية والفنية الجمالية مع رؤية القارئ بكل رصيدها وتنهى العملية بإشباعه نفسيا ونصيا.

ففي هذه القصيدة وظف حدثًا مرجعيا يحيلنا إلى قصة قوم عاد مع سيدنا هود (عليه السلام)، فهذا النص مفتوح على التاريخ الإسلامي لكن "أدونيس" عمد على تحوير المعنى بالضد، فالقارئ النبيه يعلم أنّ التاريخ سجل كيف ألحق الله تعالى أشد العذاب بقوم عاد وأهلك مدينتهم،لكن الشاعر هنا يحبذ فكرة الرفض والتمرد والتحدي لقدرة الله فعكس

<sup>1</sup>أدونيس، الآثار الكاملة، ص460.

<sup>2</sup>نفسه، نفس الصفحة.

الحادثة وفق رؤيته وأدخل شداد بقرائن بطولية وهبته معاناة الأبطال فيرى فيه البطولة الإنسانية لتغيير العالم وافتداء الآخرين لتحقيق الخلود، فهو لا يؤمن بالوعيد والقيامة.

لقد اختصر رؤيته من خلال تكثيفها وطلب منا قراءتما وهي قراءة لمشروع ما بعد الحداثة التي تؤمن بالتجديد والتغيير والتمرد كما في قصة عاد التي آمنت بالإبداع المنافس للخالق ومن أجل تفرده كلفه ذلك التمرد وعدم الولاء لله تعالى، وفي المقابل نجد "أدونيس "وفي سبيل المناداة والمناهضة لما بعد الحداثة الشعرية كلفته التمرد على القديم والمساس حتى بالمقدس هي مقاربة أنتجت النص بطريقة مغايرة.

### ثانيا:مظاهر معنوية وفكرية

### 1. التناص الديني وإعلان الرفض والتمرد:

يحتاج النص الإبداعي لزوايا نظر ولعدة قراءات تحاول أن تقبض على دلالته، فالكتابة لا تحدث بشكل معزول أو فردي ولكنها نتاج لتفاعل ممتد لعدد لا يحصى من النصوص، وهذا التفاعل اصطلح تحت اسم التناص من طرف "جوليا كريستيفا Kristeva" إثراءً لما جاء به "باختين Bakhtine" باستبدال الحوارية بالتناص والتي يقصد بما "أنّ كل نص هو عبارة عن لوحة فسيفسائية من الاقتباسات وكل نص هو تشرب وتحويل لنصوص أحرى" أوي دراستنا للتفاعل النصي والبحث عن التناص الديني في قصيدة شداد وجدنا أنما تفاعلت مع النص القرآني في سورة عاد قال تعالى: ﴿ أَلَمْ رَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكُ بِعَادٍ ﴿ آَلُمْ وَلَكُمْ الله عَلَى العلاقة بين البنية النصية والمتفاعل النصي نشير إلى قصة "ارم ذات العماد" وهم قوم كانوا متمردين وعتاه جبارين خارجين عن طاعة الله مكذبين برسله جاحدين لكتبه فذكر الله كيف دمرهم وأهلكهم وجعلهم أحاديث وعبر،

70

<sup>1</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة والتكفير، النادي الأدبي والثقافي، السعودية، ط4، 1988، ص15.

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ آَلُمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ آَلُهُ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ آَلُهُ فَيهِم رسوله هود عليه أولاد عاد بن ارم بن عوص بن سام بن نوح وهم الذين بعث الله فيهم رسوله هود عليه السلام فكذبوه وخالفوه فأنجاه الله من بين أظهرهم ومن آمن معه منهم وأهلكهم بريح صرصر عاتية، وفي قوله تعالى: ﴿ سَخَّرَهَاعَلَيْهِمْ سَبْعَ لِيَالٍ وَثَمَنِيكَ أَيّامٍ صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ ﴿ فَهَلَ تَرَىٰ لَهُم مِنْ بَاقِيكِ مَصُومًا فَتَرَى ٱلْقُومَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ ﴿ فَهَلَ تَرَىٰ لَهُم مِنْ بَاقِيكِ مَلْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى ال

والمقصود بر (ذات العماد) "أخّم كانوا يسكنون بيوت من الشَّعر التي ترفع بالأعمدة الشداد بالأحقاف باليمن، وقد كانوا أشّد الناس في زمانهم خلقه وأقواهم بطشا، ولهذا ذكرهم هود بتلك النعمة وأرشدهم إلى أن يستعملوها في طاعة ربهم الذي خلقهم "1" إلا أنّزعيمهم شدّاد كان جبار ولما سمع بالجنة وما أعد الله فيها لأوليائه من قصور الذهب والفضة قال لكبرائه: إليّ متخذ في الأرض مدينة على صفة الجنة فوكّل بذلك مئة رجل، وقحت يدكل رجل منهم ألف من الأعوان، ثم بني لنفسه في وسط المدينة قصرا منيفا يشرف على تلك القصور كلها، وأنّ الله تعالى أحب أن يتخذ الحجة عليه وعلى جنوده بالرسالة والدعوة إلى التوبة فأرسل إليه هودا عليه السلام، فأمره بالإيمان والإقرار بربوبية الله عز وجل و وحدانيته، فتمادى في الكفر والطغيان فلّما قرب شداد من المدينة وانتهى إلى مرحلة منها، صبّ عليه الله (عزّ وجل) العذاب بريح صرصر عاتية فمات هو وأصحابه أجمعون وساخت المدينة "2، فقال تعالى: ﴿ أَوْعِبَتُمُ أَنْ جَاءَكُمْ فِصَاتُ هُو وأصحابه أجمعون

1 ابن كثير، عمدة التفسير، المجلد 3، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، ط3، 2008، ص(601، 602). 2 عبد المالك مرتاض، الميثولوجيا عند العرب، الدار التونسية للنشر، الجزائر، (دط)، 1989، ص(115، 116). لِلُنذِرَكُمْ وَأَذْكُرُوٓا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ ثُوجِ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَصْطَةُ وَالْمُنْ وَالْمَاكُمُ فَالْخَلْقِ بَصْطَةُ وَالْمُورَةُ وَالْمُعْرَافِ وَلَا مُؤْمِنُ الْمُعْرَافِ: ٦٩

وقوله أيضا: ﴿ فَأَمَّا عَادُ فَأَسْتَكَبُرُوا فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَةً أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَ ٱللَّهَ ٱلَّذِى خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُواْ بِعَاينتِنَا يَجْحَدُونَ

# المناسخة المناسخة الماسخة المناسخة المن

ومن الملاحظ أنّ "أدونيس" في قصيدته هلل لعودة شدّاد وعرض هذه القصة بما يخدم رؤيته الدلالية كما عبر عن اعتزازه وفخره بالميراث الذي تركه شدّاد، فهو يرى في شدّاد (وارم ذات العماد )رموز ايجابية تملل لعودة شدّاد الذي أمر ببناء ذات العماد، وما تكرار عاد مرتين في مستهل القصيدة إلا وحي بالفرحة، كما أنّفي رفض شداد وأتباعه لدعوة هود (عله السلام)،ووحدانية الله في نظر "أدونيس" هي رفض ثوري يؤلّه المخلوق، وبذلك يعلن "أدونيس" انتماءه لوطن شداد، وطن الرافضين، الذين تمردوا على خاتم القماقم وهي القوة العليا وهو الله حيث نسترجع بعض من كلامه في هذا الصدد: "الله كأب رمز لماهو خارج التاريخ، لا يتغير ولا يتجدد، رمز لشريعة خارجية ثابتة أي رمز لكل ما يناقض المستقبل". كما وردت في القصيدة عبارة (واستهزؤوا بالوعيد)؛ ففي هذه العبارة تحدي وتمرد واضح

كما وردت في القصيدة عبارة (واستهزؤوا بالوعيد)؛ ففي هذه العبارة محدي وتمرد واضح بالنسبة للشاعر فهو يجهر دون قيد بكفره وعدم إيمانه باليوم الموعود وهو يوم القيامة، وفي هذا السياق يقول "أدونيس": "المجتمع الذي يتأسس على مفهوم الكتابة الأولى مجتمع أمر ونحي، مجتمع وعيد وعقاب، مجتمع طقسي خرفي يمنع النقد، يمنع طرح مشكلات أو أسئلة جديدة هذا المجتم ع في جوهره مجتمع قمع وإرهاب "2، نلاحظ من خلال العبارة التي وردت في القصيدة أنّ الشاعر متأثر بمبادئ ما بعد الحداثة وهي عدم وجود إله ولا بعث ولانحائية

<sup>1</sup> أدونيس، الثابت والمتحول (صدمة الحداثة)، ص70.

<sup>2</sup> أدونيس، زمن الشعر، ص(81، 82).

للوجود بنما تحيلنا (ارم ذات العماد) كما ذكرنا سابقا في القصة القرآنية إلى قضاء الله العادل وجزاء الناكرين والساخطين لقدرة الله تعالى ولتكون عبرة للمؤمنين وتأكيدا للربوبية، بينما وردت القصة في هذه القصيدة مع ذكر الأسماء فقط (شداد)و(ارم ذات العماد)أي ورودها في القصيدة كان معنويا فقط،وذكرها كقرائن لكي يعود بما القارئ إلى المرجع الأول للقصة. كما نجد الشاعر "أدونيس" ناقض بين بعض المصطلحات فناقض شداد الذي يمثل الرفض وكسر الخضوع بالله ذو الوحدانية والقدرة والربوبية،وناقض الاستهزاء بالوعيد محل يوم القيامة والإيمان بالوعد بالوعيد.

ففي النص القرآني كانت علاقة شدّاد بالله متضادة،أمّا في القصيدة نلاحظ أنّ الشاعر كان من المتعاطفين مع شدّاد لأنّه يحمل نفس رؤاه وأفكاره الثائرة الرافضة الساخرة لقدرة الله عز وجل وبالوعيد، فالتفاعل النصي يبن قصيدة شداد "لأدونيس" وقصة شداد في القرآن الكريم متناقضة وهنا جسد "أدونيس" أفكار ما بعد الحداثة التي تنظر إلى الأشياء بمناقضاتها وتجاوز كل ما سبقها.

وبذلك أراد "أدونيس" من هذه القصة أن تكون خادمة لرؤيته التي تؤمن بالتمرد، وترى أنّ الإنسان بقدرته التفوق على كل القدرات الغيبية، والله (عز وجل) بالنسبة له يمثل ذلك العائق والحاجز أمام قدرة الإنسان ممّا يحتم عليه الرفض والتمرد، وهذا ما تبنته قصيدة شداد في رفض الجانب الإيديولوجي الديني، واستهزائه واستهانته بالرسل الذين بلّغوا هذا الدين، وما تقليله بشداد واستهزاؤه بالوعيد إلاّ دليل على ذلك، فهو يشكك ويحتقر الدين ويزعم أنّه مضاد ومناقض للمصلحة والتقدم والرقي والحضارة، وما إتباعه لدساتير فوضى مابعد الحداثة والعبثية والوجودية ونشرها وترسيخها بين شعوب الأمة العربية دليل على اتمامه لدين الله بالنقص والتخلف والرجعية وما يؤكد ذلك قوله: "رفض الخضوع لله تعالى، ورفض الإسلام جملة وتفصيلا، لأنّ الكفر أساس الإبداع والدين فشل أو تعويض عن فشل، والدين تراث لا قداسة له، والنهضة لا تتم إلاّ بالفصل بين القيم الروحية والعقدية والقيم الحديثة، ولا يتم

ذلك إلّا بالتخلي عن الغيب والمطلق، ونقل مركز الثقل من السماء إلى الأرض ورفض فكرة التوحيد، ووجوب محاكمة الدين دون حوف "1"، وفي معنى قول آخر له أنّ مصدر الخلل هو الثقافة الموروثة القائمة في المجتمع العربي، وهي ثقافة أصفها جذريا بأنها تناقض ما بعد الحداثة،الإسلام نقيض كامل،هذا وصفا وليس نقدا لأن الإسلام بوصفه رؤية للعالم لا تعني له ما بعد الحداثة أي شيء بالعكس هو ادعاء الفراغ.

> 1 أدونيس، الثابت والمتحول (صدمة الحداثة)، ص237. 2ينظر: أدونيس، الثابت والمتحول، ص(75-257).

"فأدونيس" في هذه القصيدة طوّع القصة القرآنية وجعلها تسير وفق بحربة النقض والرغبة في الخلق حيث لاحظنا من خلال ما جاء في القصيدة أنّ (ارم)التي ينادي بها الشاعر عانى في خلقها من جديد وهذا ما أكدته نهايات القصيدة الساكنة، فهو يعبر من خلالها عن الحلمية الوهمية التي نادت بها ما بعد الحداثة وهي الصورة التي رافقت "أدونيس" في هذه القصيدة.

### 2. الثورة على مركز السلطة السياسية:

يعتبر "أدونيس" أنّ تغيير مسار المجتمع يبدأ من تغيير بناه الاجتماعية والسياسية والثقافية، كما اتهم "أدونيس" النظام السياسي بترسيخ الاتجاه التقليدي في القراءة وذلك من خلال نشر النصوص التقليدية وإدراجها في المناهج الدراسية والجامعية إضافة إلى استغلال وسائل الإعلام في التأثير على الرأي العام، كما أنّ هذا النظام يهمش النصوص الحديثة التي تحاول خلخلة البنية السائدة بطرح تساؤلات بإنتاج كل ما هو جديد ومغاير لما هو سائد.

فمن الأسس الرئيسية لما بعد الحداثة الثورة على السلطات الحاكمة والدعوة إلى الحرية الفوضوية ويسعون أن تكون الحياة دون ضابط أو قيد، فيرفضون ما يسمونه بالسلطة الاستبدادية ويعنون بما السلطة السياسية وإن عملت بالإسلام فهي السلطة الدينية، فعقدة ما بعد الحداثة وجود سلطة ليست ثورية دائمة التغير والتحول بلا قيد .

فالمطلوب عندهم سلطة قائمة على أسس التغيير والثورية والفوضوية في جميع المحالات، السلطة التي لاتحرم شيئا وتبيح كل شيء وأهمها حرية الفكر والمعتقد، وأقرب الحكومات إليهم الحكم البعثي، فما بعد الحداثيين لا يتمردون على الحكومات التي تحكم بالإسلام فحسب وإنمّا على كل حكومة لا تؤمن بمبادئهم فإنّا في نظرهم حكومة رجعية تقليدية متخلفة. وممّا لا شك فيه أن ما بعد الحداثيين في العالم العربي يسعون إلى إسقاط جميع الحكومات العربية لاسيما التي تحكم بالإسلام وإقامة حكم ما بعد حداثي علماني ثوري وتحدف إلى إعادة السلطة إلى الشعب بعد أن سُلِبَتْ منه لزمن بعيد إنمّا جزء لا يتجزأ من مهمة تحقيق

الجتمع المدني الذي قضت عليه الطبقات الحاكمة خصوصا الحكومات الدينية أو التي تستند إلى الدين في حكمها فتستخدمه أداة للقمع وشغل الناس بالجزئيات.

فالجحتمع في نظره يعيش حالة من التناقض على الرغم من التغيير المتواصل في السياسة والسلطة ولا يتغير شيئا في بناه العميقة وهذا راجع إلى أنّ السياسة في الوطن العربي لا تستند في رؤيتها إلى الأبعاد الرمزية الكائنة في الواقع والتغيير لا يتحقق إلا بتغيير بنية الوعي وتغيير القيم والعلاقات وفي هذا السياق يقول "أدونيس": "أليس في هذا ما يؤكد أنّ وعي الشعب لا يتغير بتغير السلطة السياسية وإنّما يتغير حين تتغير رموزه "، وكثيرا ما بدا له أنّ تغيير السياسة والسلطة في الوطن العربي نار هائلة في أولها ولكنها في الممارسة سرعان ما تبدوا وكأنمًا نار من القش لم تلبث أن خمدت وابتلعتها الرموز القديمة المتأصلة، فعلى الرغم من ظهور العديد من الأحزاب وأشكال مختلفة من المقاومة منذ الأربعينات وتغيرت سلطات وأنظمة كثيرة لكن كلها لم تثمر بتغير طرائق العمل والتفكير "فما نفع الكلام عن تأسيس علاقات جديدة بين الإنسان والإنسان، والرجل والمرأة، وبين الإنسان والطبيعة إذ لم نهدم العلاقات الموروثة القائمة بدءًا من كل ما يتعلق بالجنس...وما يجدي الكلام على الديمقراطية إذا لم يكشف على كل ما يناقضها في بنية المجتمع العربي؟ وأين نحن من هذا كله ؟ أين نحن من هذا العالم المكبوت الضخم في الجسد العربي والفكر العربي والحياة العربية؟"2،"فأدونيس" يدعو إلى الثورة على السلطة الحاكمة والأنظمة العربية من أجل تغييرها إلى أنظمة ثورية ما بعد حداثية تعتمد على الديمقراطية بدلا من الحكم الوراثي أو الديكتاتوري الموجود في العالم العربي وهو منهج جمع ما بعد الحداثيين في العالم العربي، ويوضح هدفه أكثر بقوله: "الثورة العربية التي أطمح إليها هي عملية تحويل المحتمع من وضع إلى وضع آخر في جميع مستوياتها

<sup>1</sup> أدونيس، سياسة الشعر، ص180.

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص181.

الاجتماعية والثقافية والاقتصادية والسياسية هذا التحويل أمر صعب لكن المهم أن يسير في الجاهه"1.

والإبداع في نظره حوهره حرية بمعناها الكياني الشامل وبمستوياتها جميعا، وهذا ما يقودنا مباشرة إلى عدد من التناقضات بين الشعر والسلطة سوى تمثلت في النظام السياسي السائد أو النظام المعرفي الإيديولوج ي وهي تتصل بمعنى الكتابة الإبداعية في مختلف تجلياتها ومعنى ارتباطها بالواقع ومعنى كونها ثورية أو مُقاوِمَة ومعنى دورها في المجتمع، ويوضح "أدونيس" موقفه من الشعر قائلا: "وموقفي هو أنّ الشعر في ذاته ثوري بوصفه حدثا إبداعيا: فهو ثورة داخل اللغة من حيث يرى إليه رؤية بحديدة بلغة تجديدية... فالشعر ثوري لا بكونه يتحدث عن قضايا ثورية، بل كونه يحمل رؤية جديدة بلغة جديدة" وهنا يؤكد "أدونيس" أنّ الكتابة الإبداعية لا تكون ذاتها حقا إلاّ في مجتمع يتحرك ببناه وطاقاته كلها إبداعيا، النضال، الاستشهاد، الافتداء الانتحاري... فهي تكتسب بعدا أكثر فعالية حين تكون تتوبجا لمقاومة جذرية وشاملة في شتى الجالات.

إنّ حقيقة ما بعد الحداثة عند "أدونيس"أنّ القصيدة أو المسرحية أو القصة التي يحتاج إليها الجمهور العربي ليست تلك التي تسليه أو تقدم له مادة استهلاكية ليست تلك التي تسايره في حياته الجارية، وإنمّا التي تعارض هذه الحياة أي تصدمه تخرجه من سباته تفرغه من موروثه وتقذفه خارج نفسه إنمّا التي تجابه السياسة ومؤسساتها وعلى المجتمع بجميع مظاهره الإتحاد لتحطيم الموروث الثابت من أجل خلق الإنسان العربي الجديد الذي يؤمن بالثورة والتجديد.

77

<sup>1</sup> منير القلش، أسئلة الشعر في حركة الخلق وكمال الحداثة ومقوماتها، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، لبنان، ط 1، 1979، ص141.

<sup>2</sup> أدونيس، سياسة الشعر، ص176.

### 3. التخلص من الكبت الاجتماعي والتربوي:

إنّ الرقي والتحاوز الذي نادى به "أدونيس" في قصيدة شدّاد والذي رمز له برفض شدّاد للرسالة، وهو رمز ضمني تندرج تحته مجموعة من النداءات والتحاوزات في شتى الجالات في النظام الاجتماعي والتي أقرها في كلام له: "يجب مواجهة السائد والمتمثل في مؤسسات المجتمع العربي: العائلة، المدرسة، الجامعة، التشريع، السياسة، الدين والثقافة بأشكالها الإعلامية والأدبية" أومن بين الأنظمة التي رفضها ورأى بأخّا تُسيّر وتقيد المجتمع هي الأسرة التي دع إلى هدمها لأخّا تمل عنده سلطة الأب وسيطرته التي يجب إزاحتها وتعريتها، واستبدالها بنظام آخر يقوم على العلاقات الأفقية وهذا ما نجده في أحد كتاباته يقول: "نستطيع أن نجد هنا ما يُذكّر بالثورة على الأب في الجيل الحاضر، فالأب رمز للماضي "2، ويقول في موضع آخر "الأب رمز لكل ما يناقض المستقبل"3.

واعتبر أول ضحايا السلطة الأبوية هي المرأة، وهي مجرد رمز للولادة والتناسل في عالمنا العربي، ووضعها صعب لأنها تعيش التخلف وذلك ناتج عن السحن الذي يحكمها وهو القيد والعادة وجعلها تابعة لسلطة الأب والزوج، وما إن ترفض ذلك جعلت قاصرا وعنفت تحت قناع خروجها عن التربية الأخلاقية السائدة فيجب حسب نظره إعادة النظر في توزيع الأدوار، ووعي المرأة لهويتها وإرادتها بالاستقلالية وبحثها عن شخصية منعتقة من الشعارات التقليدية والنماذج الجاهزة ومساواتها مع الرجل وفي هذا الصدد يقول: "إنّ المرأة ليست كائنا ناقصا، وعلى هذا يجب أن تتمتع باستقلاليتها وحريتها فلا ارتقاء إلّا إذا تحققت المساواة بين الرجل والمرأة"

<sup>1</sup>أدونيس، الثابت والمتحول (صدمة الحداثة)، ص240.

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص70.

<sup>3</sup>المرجع نفسه، ص71.

<sup>4</sup>المرجع نفسه، ص63.

كما أنّ في رفضه الذي جاء في القصيدة رفضا للحجاب الذي فرض على المرأة تحت سلطة الأب باسم الشرف والتدين وكان من مناهضيه واعتبر أنّ الحجاب الحقيقي هو العلم والأخلاق وفي هذا يقول:إنّ الحجاب المفروض على المرأة باسم الدين، ليس من الشرع بل أنّ مناهضته واجبة حتى ولو كان الدين يقول به"1.

إلى جانب المرأة كذلك الأبناء عانوا من سلطة الأب حسب رأيه فهم مراقبون في حركاتهم وسكناتهم لهذا دعا "أدونيس" إلى التمرد على الأب، ورأى في ترك الحرية الأبناء في ممارستهم، وفي أفكارهم،وفي اعتقادهم وفي ما يحبون وما يلبسون وترك مجال الاختيار لهم في الحياة لأنمّا تخصهم وحدهم دون سواهم وحتى لا يعيشوا كبت عائلي وينشئوا غير أسوياء.

كما في رفضه هذا رفض للنظام السائد والتقليدي الذي يحد من حرية الأفراد وطريقة تعبيرهم فهو يدعو إلى حرية الفرد في تقرير مصيره، وتحرره داخليا وخارجيا وذلك بإتاحة الفرصة للأفراد في التفكير وطريقة النظر للأشياء وفي طريقة الممارسة الكتابية وعلى صعيد الكتابة الإبداعية، وحرية الانفصال عن وجهات النظر القديمة التي تمثل بالنسبة إليه الحقيقة والثبات اللذان يؤسسان للرّكود ويعرقلان توجه الذات نحو الأمام ويعيقان الحرية، لذا اعْتَبر أنّ الحنين إلى الخطيئة رمزا للتحدد وانفحارا لمكامن الحياة وبعث للديناميكية، وفي ذلك يقول: "لا بد من إبداع طرق للتعبير، تبقلف مع الذات، ورفض كل ما يحول دون ذلك سواء حاء من جهة المقايي س الأخلاقية أوجهة فنية... "2، وفي هذا إباحة للخطيئة لتأكيد الذات،ويرى أنّ القداسة تفرض الولاء والسلطة وهذا ما يلغى روح الاكتشاف.

ومن أنواع الكبت الاجتماعيالذي رمز له "أدونيس" في رفضه من خلال شدّاد هو هدم النظام المدرسي والقيام عليه لأنّه يتخبط في مشكلات من أهمها أنّه يقاس على الأصل أو النموذج الذي يقتضى عمليا تناقل الموروث الثقافي بالطرق التفسيرية المحافظة ويقول في أحد

<sup>1</sup> أدونيس، الثابت والمتحول (صدمة الحداثة)، ص62.

<sup>2</sup> أدونيس، سياسة الشعر، ص123.

المواقف: "وثمًّا يُعقد المسألة أنّ هذه الوظيفة تجد استجابة لدى الجمهور بسبب التربية الأخلاقية التي ورثها، والتي لا تزال تهيمن على حياته في البيت والمدرسة والجامعة والشارع "أ ففي نظره هنا تكمن الأسباب التي أدت إلى تكوين مدرسة متأثرة بالنموذج السائد والبدائي وجعلته مخططا لمناهجها التربوية وبرامجها، حيث لا يصدر في فهمه وأحكامه إلا عما تأسس واستقر سلفا وهو يشع بفعل الطرق التفسيرية المحافظة مناخا ثقافيا يعنى بالمعلوم لا بالمجهول وتسيطر عليه نزعة التلقين لا نزعة الاكتشاف، ونزعة القبول لا نزعة التحاوز وهنا يقول : إنَّ طريقة تناولهم للشعر وفهمه على مستوى المؤسسات التربوية: في المدرسة والجامعة مجرد ركام من المفهومات النقدية يتكدس حتى التعفن"2.

كما أنّه رفض تناول برامج ذات طابع عقائدي إيديولوجي والمتمثلة في التربية الإسلامية والمسيحية، ففي نظره أنّ الواقع المدرسي السائد يتحرك ضمن حدين افعل هذا لا تفعل ذلك، فالواقع المدرسي العربي الحالي ليس واقع بحث وتفجر واستقصاء وتجاوز، بقدر ما هو واقع أمر ونهي.

### 4. إطلاق العنان لمخزونات اللاشعور:

الشعور بالمعنى الفرويدي هو ما يقابل الحياة اليومية والثقافة بمستواها العادي الأدنى والله والذي يقابل الثقافة بمستواها الخلاق، ومعنى ذلك أنّ حركية الحياة تكمن في الله في الشعور.

ومن المعلوم اليوم بفضل الاستكشافات العلمية في عالم النفس أنّ اللّشعور يشغل في الحياة النفسية مكانا أوسع من المكان الذي يشغله الشعور، ومحتويات اللّشعور تتناقض أو تتعارض إجمالا مع محتويات الشعور، ومن هنا تبدو حياة الإنسان في تناقض مستمر وجدلا بين باطنه وظاهره، "فأدونيس"يرى أنّ: "محتوى اللّشعور مكبوت بقوة الحياة اليومية والثقافة

<sup>.1</sup> أدونيس، سياسة الشعر، ص178.

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص 159.

السائدة، فإن الإبداع الفني نوع من الصراع بين الذات والطبيعة من جهة والثقافة والمحتمع من جهة ثانية، إنة توكيد للطبيعة الذاتية الداخلية إزاء الحياة اليومية وهو إجمالا رفض للثقافة السائدة أي رفض لكل ما يتلاءم مع المضمر اللاشعوري وهو رفض يبدو في هذا المنظور بمثابة الطريقة الوحيدة لارتقاء الإنسان ذاته وتفتحه بتحرر وحرية وتكامل في شخصيته"1.

وإذا كان اللاشعور الاندفاع الأسمى للحياة وطاقتها الأولى، فإنّ عالم اللاشعور عالم رغبات وقلق ونزوع وصبوات وأحلام وطوباويات، وهنا يستلزم التعبير عنه بلغة مغاير للغة والثقافة السائدة أو الحياة اليومية، فتحرير الإنسان يقتضي ويستدعي تحرير كلامه

أيضا، ويصبح الكشف الهدف الأساسي للشعر والفن عموما، وفعالية الفنان الأولى هي الخلق وإبداع عالم ينطلق من التطلعات الكامنة في اللاشعور ويكون امتداد لها .

"إنّ تصور "أدونيس" لما بعد الحداثة ينبثق من القلق الوجودي الذي يمنح الذاتية للإنسان نفسه بعيدا عن أي كيان خارجي له فملخص الصورة تتمثل في نظرة رد وتحدي واستجابات ذاتية سبيلا بدلا من الواقع"2.

ولئن كانت الثورة الشعرية مجموعة من التغيرات الجذرية في مفهوم الشعر وفي بنية الكتابة الشعرية على السواء، فيصدر "أورخان ميسر" في كتابة مشروعه، عن الرؤيا الفرويدية قائلا: "لابد إذن لكي نفهمه من أن نفهم العالم الثقافي، الأدبي الذي نشأ فيه، أعني، بعبارة أكثر دقة، أن نفهم البنية الرمزية في هذا العالم "3، ونتاج أورخان "يندرج في المقدمات النظرية الطليعية لهذه الثورة في الممارسة الشعرية العربية، إننا في هذه الثورة ننتقل من صورة حديد للشعر العربي ويتميز هذا النتاج بخصوصية أوجزها بأنها استقصاء للعالم النفسى الداخلى إبداعيا والدخول في التجريب إبداعيا "، والاتجاه نحو

81

<sup>1</sup>أدونيس، سياسة الشعر،ص121.

<sup>2</sup> عبد العزيز حمودة، المريا المحدبة من البنيوية إلى التفكيكية، ص 54.

<sup>3</sup> أدونيس، سياسة الشعر، ص123.

الداخل مقابل الاتجاه نحو الخارج إبداع طرق للتعبير تتآلف مع هذا الداخل، ورفض كل ما يحول دون ذلك سواء جاء من جهة المقاييس الأخلاقية أو من جهة المقاييس الفنية"1. "تتكون في الأنا منطقة خاصة يمتد تأثير الوالدين ويطلق عليها اسم الأنا الأعلى وبقدر ما ينفصل هذا الأنا الأعلى عن الأنا أو يعارضه فهو يكون قوة ثالثة ينبغي عن الأنا أن يعمل لها حسابها"2.

ومن ثمة يكون الأنا مصيبا في فعله إذا أشبع مطالب الهو والأنا الأعلى والواقع في نفس الوقت، وتتجلى هذه العلاقة بالرجوع إلى علاقة الطفل بوالديه والتأثير المتأصل عن التقاليد العائلية والقومية كما تتدخل مطالب البيئة الاجتماعية المعايشة.

"وأنّ بوليس عندما كتب مقدمة كتاب الثابت والمتحول "لأدونيس" أنّ التراث بمثابة الأب ونحن نعلم أنّ فرويد قال: إنّ الابن لا يستطيع أن يكتسب حرية ويحقق شخصية إلاّ إذا قتل أباه على الإنسان العربي أن يميت تراث الماضي في صورة الأب لكي يستعيده في صورة الابن".

"فأدونيس" في قصيدة شداد واجه كل السلطات وكل المؤسسات بحرية المتخيل والثورة على مركزية العقل بالكشف والتطلع وهذا ما تؤكده اللغة الرمزية والانفتاح الدلالي على المطلق والمدعوة إلى التمرد على الأنا الأعلى والمتمثلة في الرقابة الدينية والسياسية والاجتماعية والأسرية والتحرر من كل القيود لكي يرتقي الإنسان العربي ويناهض الأمم المتقدمة فهو يكرس أهم مبادئ ما بعد الحداثة.

<sup>1</sup> أدونيس،سياسة الشعر، ص123.

<sup>2</sup>سيجموند فرويد، الموجز في التحليل النفسي، تر:سامي محمود على وعبد السلام القفاش، الهيئة المصرية العامة للكتاب، (دط)،2000، ص27 .

<sup>3</sup>أدونيس، الثابت والمتحول، (الأصول)، دار الساقي، بيروت، لبنان،ط7، 1994، ص46.

# الخـاتمة

بعد هذه الرحلة الاستكشافية في عالم ما بعد الحداثة عند" أدونيس" يمكن أن نقف على أهم النتائج التي توصل إليها هذا البحث:

1) يعتبر "أدونيس" في تنظيراته المختلفة أقرب إلى الأصولية (الشعرية والإبداعية) منه إلى الدعوة لتطبيق إجراءات الفعل ما بعد الحداثي الغربي فقد قرأ التراث قراءة واعية ولكنها في نفس الوقت ظلت قراءة مرتبطة بحقائق تاريخية لها علاقة مباشرة بالانتماء الطائفي (شيعي/علوي) لأدونيس خاصة في قصيدة (شداد) أين أراد إظهار قمع السلطة الدينية السنية للحركات الفكرية والثورية عبر التاريخ الإسلامي.

2) صدم" أدونيس" بمواقفه الإبداعية والنقدية الكثير من النخب الثقافية والدينية التي فهمت مشكلة أدونيس مع المؤسسة الدينية من جهة ومع التوحيد من جهة أخرى ، لكن في حقيقة الأمر أن "أدونيس" كان عبر هذه المواقف يرفض سلطات التأويل والمراقبة الفكرية لهذه المؤسسات الدينية ولا يرفض الدين كدين وإنما ضد الممارسات والسلوكيات التي تصدر عن مؤسسات وأفراد لهم علاقة بالسلطة الدينية.

3) تتلخص أهم خصائص مابعد الحداثة عند " أدونيس" في :الاتصال بالتراث والانفصال عنه في آن واحد، والاقتران بالاختلاف والتغيير والخروج على النمطية والتمرد والثورة على النظام السائد والتقاليد بجميع أشكالها وهذا ما اتضح جليا في قصيدة شداد.

4) هناك تشابه كبير بين شخصية "أدونيس" وطبيعة مصطلح ما بعد الحداثة بالمفهوم الغربي فكلاهما يحمل سمّة التمرد والحراك الدائم والتجديد المستمر ونبذ المقدس وتحديد المفاهيم بنوع من المبالغة، ويمكن القول إغّما وجهان لعملة واحدة.

5) يحاول "أدونيس" تأصيل ما بعد الحداثة الغربية وذلك البحث عن جذورها في التراث العربي، فعمد إلى عنونة قصيدته بشداد كرمز للتمرد والمروق والرفض.

6) لاحظنا أن "أدونيس" عمد في قصيدته إلى تجاوز نظام البيت العمودي فأورد نصه في أسطرٍ متباينة الطول، وخلخل الوعي التقليدي للبيت الشعري، كما تجاوز" أدونيس" الأوزان الخليلية وذلك باستعماله لهر المتدارك و هو البحر الوحيد الذي لم يستكشفه الخليل.

7) لاحظنا أن "أدونيس " لم يمزج بين البحور بل أحدث تغيرات وإبدالات على البحر المتدارك، وهذه التغيرات أدت إلى تحول في بنية التوتر الدلالي داخل النص، كما أن الإبدال الحاصل في تفعيلة (فاعلن) إلى (فعولن،فعول)،أخضعه الشاعر للتنبيه الدلالي، حيث يتم التنويع عند كلمات تسهم دلاليا في العملية.

8) أبدع الشاعر تغييرات في التفعيلات لم يعرفها عروض الخليل كتحويل (فا) إلى نواة وزنية. و) ومع كلالتجديد الذي أحدثه أدونيس إلا أنه لم يستطع تأسيس بنية إيقاعية بديلة لإيقاعات الخليل، ولم يتحرر كليا من الأوزان مع أنه تبنى الحرية الإبداعية.

10) لم يلتزم الشاعر بالقافية التقليدية في قصيدته حيث نَوَّعَ فيها بين الراء والميم والدال والنون، ونبه المتلقي إلى أن القافية لم تعد بنية شكلية فحسب بل هي من صميم البنية الدلالية للنص حيث جاءت ساكنة النهايات وقد يجتمع فيها ساكنان وفي هذا دليل على الرفض القوي الذي يحدثه الصوت الساكن في النهاية، كما استثمر "أدونيس" ظاهرة التكرار كتكرار الكلمة والأصوات (المد الطويل) فأسهمت في إغناء الجانب الإيقاعي والدلالي معا . كتكرار الكلمة والأصوات (هد القصيدة، فاستبدل البيت بالسطر الشعري وفتح ممكنات تحريبية، فنوع بين الأسطر فجاء بعضها قصير ا والبعض الآخر طويلا، على شاكلة النثر وكأن

الشاعر يحاول المزج بين الأجناس، كما غير في توزيع البياض والسواد وفتح الجال للبصر حتى يتأمل الموجود النصي وكيف يسخر البياض والسواد لينسجم مع دلالة النص فيعضد ما يقال بما يُرى، ويكمل الصمت ما لم يقله الكلام، وبهذا وسع الإيقاع السماع إلى إنتاج ممكنات البصر.

- 12) يدعو" أدونيس" إلى تحديث اللغة، فاللغة ليست وسيلة للتعبير فحسب وإنما هي طريقة تفكير، فلا يمكن الدخول في عالم ما بعد الحداثة بلغة تقليدية ، ولا يتم تحديث اللغة العربية إلا بمعرفة معمقة لها ليتم استكشاف أبعادها وتفجير طاقاتها .
  - 13) لجأ "أدونيس" في قصيدة شداد إلى التاريخ الإسلامي ليعطي قصيدته مصداقية لكسب ثقة القارئ، ثم يخلخل الأحداث حيث إنه جعل شداد قناعا له، يتجاوز به كل الثوابت والسلط فأصبح شداد بالنسبة له رمزا للرفض والحرية حيث أخضعه للتخييل فجعله من متمرد وعاص إلى منجد ورمز للإباء والحرية وبذلك طوع الأحداث وفقا لرؤاه .
  - 14) رفض "أدونيس" من خلال قصيدته أحادية القرار السياسي الذي يرى أنه عجل في محو الإنسان وغرس فلسفة القبول والتخاذل فيه.
  - 15) خلق "أدونيس" فكره ما بعد الحداثي المضاد للعرف المتعارف عليه في الجتمع العربي فطالب بتحرر المرأة والرجل معا ورفض سلطات القهر الاجتماعية واستطاع بكل جرأة أن يضمن هذه الآليات في كتاباته الشعرية.
  - 16) يبدو أن لم بعد الحداثة والثورة علاقة وطيدة في الفكر الأدونيسي لأن كل ما بعد حداثة حقيقية هي ثورة شاملة تدعو إلى تجاوز كل المفاهيم التقليدية في جميع المستويات السياسة والنفسية والاجتماعية.
- 17) إن القراءة الإيجابية اقصيدة شداد تبين لنا أن أدونيس يحمل هموم هذه الأمة وينشد لها التطور والتقدم لتصل إلى مراتب الأمم المتقدمة، أما القراءة السلبية فستقودنا إلى الاعتقاد بأن

أدونيس متأثر بالفكر الأوروبي ويحاول طمس بعض القيم الدينية والهوية القومية العربية، ولعل هذا هو السبب الذي أثار الجدل في الفكر الأدونيسي.

18) تكمن جمالية قصيدة شداد في تجددها مع كل قارئ جديد ومتميز.

وأخيرا لسنا بمعتقدنا كمال أو تمام لهذا البحث ولا نظن أننا قد وفينا الموضوع حقه وأحطنا بمختلف جوانبه، فالتقصير لا شكّ موجود، ولكن حسبنا أننا اجتهدنا وفي الاجتهاد خطأ وصواب وفي أنفسنا عزم على مواصلة البحث ولله الكمال ومنه العون والتوفيق.

# المصادر والمراجـع

### أولا:المصادر

### القرآن الكريم

- 1. أدونيس، الآثار الكاملة، المجلد الأول ، دار العودة ، ، بيروت، لبنان، ط1، 1971.
- 2. أدونيس، الثابت والمتحول (تأصيل الأصول)، دار الساقى، بيروت، لبنان، (دط)، (دت)
  - 3. أدونيس، الثابت والمتحول (الأصول)، دار الساقى، بيروت، لبنان، ط7، 1994.
  - 4. أدونيس، الثابت والمتحول (صدمة الحداثة)، دار العودة، بيروت، لبنان، ط1، 1978.
    - 5. أدونيس، زمن الشعر، دار العودة،بيروت، لبنان، ط3،383.
    - 6. أدونيس، مقدمة للشعر العربي، دار العودة، بيروت، لبنان، ط3، 1979.
      - 7. أدونيس، الشعرية العربية ، دار الآداب ، بيروت، لبنان، ط1، 2000.
- 8. أدونيس، الصوفية والسريالية، د 2. ابن منظور، لسان العرب، مج2، دار المعارف، القاهرة، مصر، (دط)، (دت).
  - 9. أدونيس، المحيط الأسود، دارالساقي، بيروت، لبنان، ط1، 2005.
    - 10. أدونيس، سياسة الشعر، مكتبة بغداد، ط1، 1985.
- 11. شوقي ضيف ، معجم الوسيط ، مجمع اللغة العربية ، مكتبة الشروق الدولية،القاهرة ، مصر، ط4،400.
  - 12. ابن كثير، عمدة التفسير، المجلد 3،دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع،مصر،ط3،2008.
  - 13 ابن منظور،لسان العرب، مج2، دار المعارف، القاهرة، مصر، (دط)، (دت).

### ثانيا :المراجع

- 1. إبراهيم رماني ، الغموض في الشعر العربي الحديث ، ديوان المطبوعات الجامعيق، الجزائ، (دط)، (دت)
- 2. أحمد دعدوش، قوة الصورة (كيف تقاومها وكيف نستثمرها )، دار ناشري للنشر الالكتروني، الكويت، ط1، 2014.
- 3. أحمد عبد الحليم عطية ،نيتشه وجذور ما بعد الحداثة،دار الفارابي ، بيروت، لبنان، ط1، 2010.
- 4. أشرف صالح ، أصول التاريخ الأوروبي الحديث ، دار ناشري للنشر الإلكتروني ،ط1، 2009.
  - 5. الآن تورين، نقد الحداثة، تر:أنور مغيث، المحلس الأعلى للثقافة، (دط)، 1997.
- بيتر بروكر، الحداثة وما بعد الحداثة، تر:عبد الوهاب علوب، منشورات المجمع الثقافي ،أبو ظبي، الإمارات، ط1، 1995.
- 7. التبريزي، كتاب الكافي في العروض والقوافي ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، مصر ، ط3،1994.
- 8. تيري ايجلتون،أوهام ما بعد الحداثة: استهلال،تر: ثائر ديب ، دار الحوار، اللاذقية، سوريا، (دط)، 2000.
  - 9. جبور عبد النّور، المعجم الأدبي، دار الملايين، بيروت، لبنان، ط1984،2.
- 10. جهاد فاضل، أسئلة النقد حوارات مع النقاد العرب، الدار العربية للكتاب تونس ليها، (دط)، (دت).
- 11. حبيب بوهرور، تشكل الموقف النقدي عند أدونيس ونزار قباني، عالم الكتب الحديث، عمان، الأردن، ط1، 2008.

- 12. خالدة سعيد، حركية الإبداع (دراسات في الأدب العربي الحديث)، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1986،3
  - 13. راوية ريحاوي، شعرأدونيس، البنية والدلالة، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، (دط)، 2008.
  - 14. سيحموند فرويد ، الموجز في التحليل النفسي ، تر: سامي محمود على وعبد السلام القفاش ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، (دط) ، 2000.
- 15. شكري عزيز الماضي ،في نظرية الأدب ، دار المنتخب العربي ، بيروت ، لبنان ، ط1، 1993.
- 16. صقر أبو فخر، حوار مع أدونيس الطفولة، الشعر، المنفى، المؤسسة العربية للدراسات وللنشر، بيروت، لبنان، ط1، 2000.
- 17. عاصم محمد أمين، ملامح حداثية في التراث النقدي العربي، دار الصفاء للنشر، عمان، الأردن، ط1، 2005.
- 18. عبد الحميد جيدة ، الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر ، مؤسسة نوفل ، بيروت، لبنان، ط1،1980.
- 19. عبد الغفار مكاوي ثورة الشعر لحديث (من بودلير إلى العصر الحاضر )، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، مصر، ج1، ط1، 1972.
- 20. عبد الله الغدامي ، حكاية الحداثة ،المركز الثقافي العربي ،الدارالبيضاء،المغرب ، ط2،200.
  - 21. عبد الله الغذامي، الخطيئة والتكفير، النادي الأدبي والثقافي، السعودية، ط4،1998.
- 22. عبد المالك مرتاض ، الميثولوجيا عند العرب ، الدار التونسية للنشر ، الجزائر، (دط)، 1989.

- 23. عبد الوهاب المسيري، إشكالية الحقل الدلالي لمفهوم العلمانية، جمعية الدعوة الإسلامية العالمية، طرابلس، لبنان، (دط)، 1998.
- 24. عصام عسل ، الخطاب النقدي عند أدونيس أنموذجا ، دار الكتب العالمية ، بيروت، لبنان، ط1، 2017.
- 25. علا الدين ورمضان السيد ، ظواهر فنية في لغة الشعر العربي الحديث ، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سوريا، (دط)، .1996
  - 26. فيصل الأحمر، معجم السيميائيات، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1،2010.
- 27. كمال أبو ديب ، لاحدلية الخفاء والتحلي ، دراسات بنيوية في الشعر ، دار الملايين ، بيروت، لبنان، ط1981.
- 28. مارغريت روز ، مابعد الحداثة ، تر: أحمد الشامي ، الهيئة المصرية العالمة للكتاب ، القاهرة ، مصر ، (دط) ، 1994.
  - 29. محدي وهبة وكامل المهندس ، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب ، مكتبة لبنان، بيروت،ط1984،2
    - 30. محجوب موسى، الميزان، مكتبة مديولي، القاهرة، مصر، ط1،1997.
- 31. محمد الماكري، الشكل والخطاب مدخل لتحديد ظاهراتي ، المركز الثقافي العربي، ط1، (دت).
  - 32. محمد بنيس ،الشعر العربي بنياته وإبدلاته، (الشعر المعاصر)، ج3، دار توبقال للنشر،الدار البيضاء، المغرب، ط3،2001.
- 33. محمد سبيلا وعبد السلام بن عبد العالي ، مابعد الحداثة ، دار توبقال ، الدار البيضاء ، المغرب، ط1 ، 2007.

- 34. محمد علي العشماوي، أعلام الأدب العربي واتجاهاتهم الفنية ، دار المعرفة الجامعية، القاهرة، مصر، (دط)، (دت).
- 35. محمد عناني، المصطلحات الأدبية الحديثة (دراسة ومعجم انجليزي عربي )،الشركة المصرية العالمية للنشر، القاهرة، مصر، ط3،2003.
- 36. محمد مندور، في الأدب والنقد، نفضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع ،الفجالة، القاهرة، 1988.
- 37. منير البعلبكي ، المورد الحديث (قاموس إنجليزي عربي )، دار العلم للملايين ، بيروت ، لبنان ، (دط) ، (دت).
  - 38. منير القلش ، أسئلة الشعر في حركة الخلق وكمال الحداثة وموتها ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، لبنان، ط1979،1.
- 39. ميحان الرويلي، سعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط2002،3
- 40. نمير قاسم خلف ، ألف باء التصميم الداخلي ، كتاب صادر عن جامعة ديالي ، العراق،ط1،2005.
- 41. وليامز رايموند ، طرائق الحداثة ، تر:فاروق عبد القادر ، عالم المعارف،الكويت ، الكويت، (دط)،1999.

### ثالثا:المجلات والدوريات

- 1. بسام بركة ، التحليل الدلالي للصور البيانية عند ميشال لوغوران ، مجلة الفكر العربي المعاصر ، العددان 48، 49، 1988.
- 2. ياسين صلاح، ما بعد الحداثة في الراهن النقدي والثقافي (إشكالية المصطلح وأبعاد المفهوم) مجلة علوم اللغة العربية وآدابها، جامعة الشهيد حمه لخضر، الوادي، الجزائر، ع 10، 2016.

- 3. عبد الحميد جيدة، أدونيس مؤيديه ومعارضيه، مجلة فصول، مج 16، ع1997.2.
- 4. عبد العزيز حمودة ، المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك ، عالم المعرفة ، سلسلة كتب ثقافية يصدرها المحلس الوطني للثقافة والفنون والآداب -الكويت -ع232، 1998.
- عبد العزيز المقالح، الشعراء النقاد ، تأملات في التجربة النقدية عند صلاح عبد الصبور وأدونيس وكمال أبو ديب، فصول، المجلد 9، ع4،3، فبراير 1991.
- 6. عبد القادر الغربي ،التحولات والهجرة في أقاليم الليل والنهار ، مجلة فصول ، المجلد 12، العدد2، 1997.
- 7. عبد الله المهنا، الحداثة وبعض العناصر المحدثة في القصيدة العربية المعاصرة ، مجلة عالم الفكر، مج 9، ع9. (دت).
- 8. معتصم توفيق الخضر ، مجلة ينابيع ، محور ثقافة وتراث ، مابعد الحداثة في النقد الأدبي الغربي الخربي الخربي الخديث ، ع 3، طولكرم التعليمية
  - 9. هانز جوزيف ،حول ما بعد الحداثة في الأدب ،تر:غانم محمود ،أفاق عربية ،مج 11، ع11
    - 10. رضوان جودة زيادة، مجلة علامات، ج57،م15،سبتمبر 2005.

#### رابعا: المذكرات

1. محمد عبد العزيز ، الحداثة في العالم العربي ، دراسة عقدية ، رسالة دكتورة ، المحلد 1 ، كلية أصول الدين ، الرياض ، السعودية ، 1414 .

# فهرس المحتويات

# فهرس المحتويات

| الصفحة                                            | العنوان                         |  |
|---------------------------------------------------|---------------------------------|--|
| دعاء                                              |                                 |  |
| شكر وعرفان                                        |                                 |  |
| أ- د                                              | مقدمة                           |  |
| مدخل                                              |                                 |  |
| 6                                                 | أولا: مولده ونشأته              |  |
| 8                                                 | ثانيا: مرجعياته الفكرية         |  |
| 11                                                | ثالثا: أراء النقاد حوله         |  |
| 13                                                | رابعا: مؤلفاته                  |  |
| الفصل الأول: مفهوم مصطلحي الحداثة وما بعد الحداثة |                                 |  |
| 18                                                | أولا:مفهوم الحداثة              |  |
| 18                                                | 1. الحداثة لغة                  |  |
| 19                                                | 2. الحداثة اصطلاحا              |  |
| 21                                                | 3. إرهاصات الحداثة              |  |
| 23                                                | 4. أسس ومظاهر الحداثة           |  |
| 29                                                | ثانيا: مفهوم مابعد الحداثة      |  |
| 29                                                | 1. مابعد الحداثة لغة            |  |
| 29                                                | 2. مابعد الحداثة اصطلاحا        |  |
| 32                                                | 3. مظاهر ما بعد الحداثة         |  |
| 38                                                | 4. منطلقات مابعد الحداثة        |  |
| 42                                                | 5. خصائص ومميزات ما بعد الحداثة |  |
| الفصل الثاني:مظاهر ما بعد الحداثة في قصيدة شداد   |                                 |  |
| 45                                                | أولا: المظاهر الفنية            |  |

# فهرس المحتويات

| 46 | 1. الموسيقى والايقاع                  |
|----|---------------------------------------|
| 46 | أ. الوزن                              |
| 53 | ب. القافية                            |
| 56 | ج. الإيقاع                            |
| 59 | 2. هندسة القصيدة                      |
| 63 | 3. الصورة الشعرية                     |
| 70 | ثانيا :مظاهر معنوية وفكرية            |
| 70 | 1. التناص الديني وإعلان الرفض والتمرد |
| 75 | 2. الثورة على مركز السلطة السياسية    |
| 78 | 3. التخلص من الكبت الاجتماعي والتربوي |
| 80 | 4. إطلاق العنان لمخزونات اللاشعور     |
| 83 | الخاتمة                               |
| 88 | المصادر والمراجع                      |
| 95 | فهرس المحتويات                        |

