



# وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة الشهيد حمه لخضر الوادي -

كلية الآداب واللغات قسم اللغة العربية

#### عنوان المذكرة:

## تغيّر المعنى في ألفاظ القرآن الكريم في السور المكية (دراسة دلالية)

مذكرة مقدمة لاستكمال متطلبات لنيل شهادة الماستر في اللغة العربية وآدابها تخصص: علوم اللسان

إعداد الطالبين: إشـــراف:

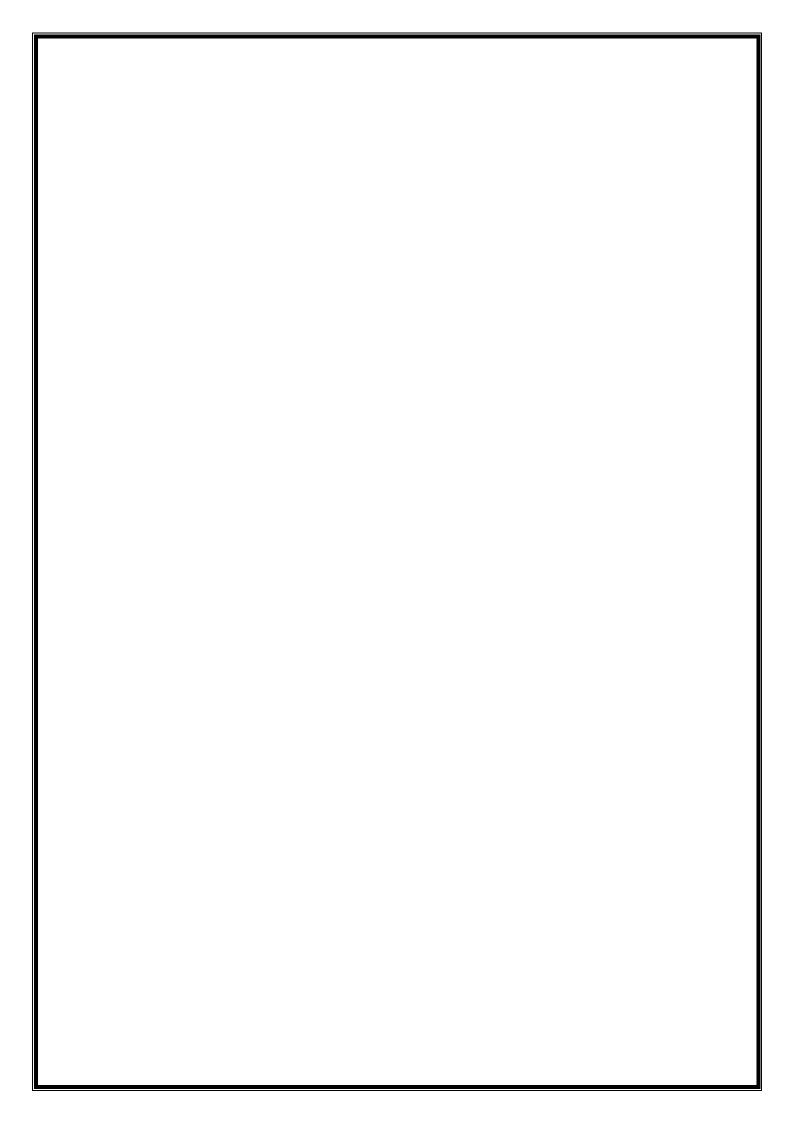
- بن موسى محمد د:حرزولي العزوزي

- عميري علي

#### لجنة المناقشة

| الصفة        | الجامعة         | الرتبة          | الاسم و اللقب      |
|--------------|-----------------|-----------------|--------------------|
| رئيسا        | حمه لخضر الوادي | دكتور محاضر –أ– | أحمد الشايب عرباوي |
| مشرفا ومقررا | حمه لخضر الوادي | دكتور محاضر –أ– | العزوزي حرزولي     |
| مناقشا       | حمه لخضر الوادي | دكتور محاضر –أ– | قويدر قيطون        |

الموسم الجامعي:1438/1437هـ - 2017/2016م







### وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة الشهيد حمه لخضر-الوادي-كلية الآداب واللغات

قسم اللغة العربية

#### عنوان المذكرة:

## تغيّر المعنى في ألفاظ القرآن الكريم في السور المكية (دراسة دلالية)

مذكرة مقدمة لاستكمال متطلبات لنيل شهادة الماستر في اللغة العربية وآدابها تخصص: علوم اللسان

إعداد الطالبين: إشـــراف:

- بن موسى محمد د:حرزولي العزوزي

- عميري على

#### لجنة المناقشة

| الصفة        | الجامعة         | الرتبة          | الاسم و اللقب      |
|--------------|-----------------|-----------------|--------------------|
| رئيسا        | حمه لخضر الوادي | دكتور محاضر –أ– | أحمد الشايب عرباوي |
| مشرفا ومقررا | حمه لخضر الوادي | دكتور محاضر –أ– | العزوزي حرزولي     |
| مناقشا       | حمه لخضر الوادي | دكتور محاضر –أ– | قويدر قيطون        |

الموسم الجامعي:1438/1437هـ - 2017/2016م



أولاً وقبل كلِ شيء أتقدم بأسمى عبارات الشكر والامتنان والتقدير إلى من يعجز لساننا عن ايجاد العبارات المناسبة لشكره إلى من أنار طريقنا، ربُّ العزة جلَّ جلالة.

وكما نتوجه بجزيل الشكر العظيم والامتنان لأستاذنا المشرف على هذا البحث الدكتور العزوزي حرزولي الذي قدما لنا الكثير من النصائح والإرشادات ،كما أشكر كل من ساعدنا في إنجاز هذا البحث.



فهذه دراستنا حول تغيّر المعنى في ألفاظ القرآن الكريم في السور المكية (دراسة دلالية) مقدمة لاستكمال متطلبات شهادة الماستر تخصص علوم اللسان ،بحيث كان هذا البحث فكرة أخذنها عن أستاذنا الدكتور :حرزولي العزوزي وهذا بعد مناقشتنا له فكرة العنوان من أجل الوصول إلى دراسة دلالية حول ألفاظ القرآن الكريم ،بحيث خصصنها لألفاظ السور المكية ،وكان مقترحنا حول خطة البحث أولا ثمّ صوبنا أستاذنا المحترم الدكتور العزوزي حرزولي.

وتتمحور هذه الدراسة على مقدمة وتوطئة وفصلين نظري وتطبيقي وخاتمة وملحق مع اعتمادنا على بعض المعاجم والمصادر والمراجع وبعض الرسائل الجامعية ،فمقدمتنا كانت عبارة عن باب لندخل به ولنعرف تلك الألفاظ المتعلقة بالقرآن الكريم وملاحظة مدى تغير معناها عبر العصرين الجاهلي والإسلامي، معتمدين في ذلك على المنهج التاريخي.

#### Résumé:

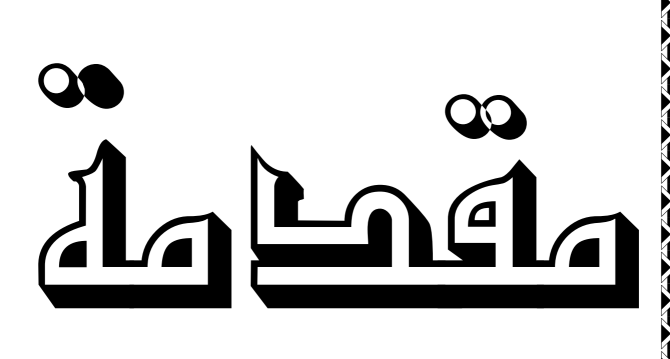
Cette étude sur le sens changeant des mots du Coran dans le mur mecquoise (Tag étude) Introduction à remplir les exigences du certificat maîtrise la science de la langue de spécialité, de sorte que cette idée de recherche Okhznha pour notre professeur: Dr Hrzula Alazzouza cela après notre discussion sur son idée pour le titre afin d'atteindre une étude de l'étiquette les paroles du Coran, de sorte que les mots \_khassnha clôture mecquoise, et il était notre proposition sur le plan de la recherche d'abord, puis notre professeur à nous le Dr Alazzouza Hrzula estimés

Cette étude porte sur l'introduction et la préparation et deux théoriques et pratiques, et une conclusion et l'extension de notre dépendance à l'égard des dictionnaires, des sources et des références et des thèses, Vmekdmtna était une porte pour entrer dans et connaître ces paroles concernant le Saint Coran et notez comment changer son sens à travers les

époques, la pré-islamique et islamique, en se fondant sur la méthode historique

#### **ABSTRACT**:

This study on the changing meaning of the Koran words in the Meccan wall (Tag study) Introduction to fulfill the requirements of the certificate mastery the science of the specialty language, so that this research idea Okhznha for our teacher: Dr. Hrzula Alazzouza that After our discussion on his idea for the title in order to achieve a study of the Quran words of etiquette, so that the words \_khassnha fence mecca, and it was our proposal on the research plan first, then our Professor to us Dr. Alazzouza This study focuses on the introduction and Hrzula esteemed preparation and two theoretical and practical, and a conclusion and extension of our dependence on dictionaries, sources and references and theses, Vmekdmtna was a gateway to entering and Know these words about the Holy Quran and note how to change its meaning throughout the ages, pre-Islamic and Islamic, based on the historical



#### مقدمة

لقد جاءت معجزة النبي الأمين محمد "صلى الله عليه وسلم" فبهرت العرب وقهرتهم وكانت أخلد المعجزات وأعظمها في كل الأزمان: معجزة القرآن الكريم، الذي هُو الشُغل الشَاغل للمسلمين وغير المسلمين منذ نزل ومازال ورأوا فيه جميعا لغة غير ما يألفون ويعرفون، على الرغم من أن الكلمات هي الكلمات، والحروف هي الحروف ولكن هناك فرق شاسعٌ وسرٌ خاف على أهل الأرض والسماء، يكمن في تلك الرّوح التي أضافها الله على الكلمات فحركها وصورها رغم أن ما صنعه القرآن أخرجه من المادة التي ألفوها وعرفوها فجاء معجزة، وبذلك تحقق الإعجاز من القرآن الكريم.

وعلى هذا يعد القرآن الكريم في تاريخ اللغة العربية حدثا مهما، وذلك لأنه نموذج جديد لهذه اللغة ، وقد تطورت العربية في هذا النموذج، فكانت خليقة تكون معربة عن دين جديد هو في الحقيقة حضارة جديدة، ولذلك أدرك العلماء أنه لا بد من فهم لغة التنزيل فهما جديداً لما فيها من أسرار لغوية جديدة، وهكذا فكر العلماء في شرح هذه اللغة بعد أن وقفوا وقفة طويلة مترددين في الإقدام على هذا العمل الشاق، ومن هنا كانت دراسة العربية غاية ووسيلة، فهي غاية ممثلة في هذه اللغة في كلام الله سبحانه وتعالى وكلام نبيه الأمين ووسيلة لفهم ما وراء هذه الألفاظ واستعمالها كما وردت في أي ذكر حكيم

وكان أبو عمر بن العلاء (ت 154ه) قد ذهب إلى أن فهم القرآن وتدبره معانيه غاية لكل مسلم وإلى أن الشعر واللغة ينبغي أن يكونا أداتين لفهم لغة القرآن، فالمتأمل للغة التنزيل يجدها تشتمل على ثروة لفظية يطلق عليها اسم الألفاظ الإسلامية ذلك لأن هذه المواد العربية قد اكتشفت في الفترة الإسلامية الأولى معانٍ جديدة كما وردت في القرآن الكريم والحديث الشريف ولا توجد دراسة مستقلة إحصائية في حدود علمنا تسلط الضوء على هذا الموضوع

ولهذا وذاك كان عنوان بحثنا

"تغير المعنى في ألفاظ القرآن الكريم في السور المكية "دراسة دلالية" ولعل هذا الموضوع جذبنا لعلاقته بالقرآن الكريم، كتاب الله ذا اللغة البديعة الراقية التي لا مثيل لها، فهي النموذج الأعلى الذي يعلو ولا يُعلى عليه، وما شدنا أكثر لهذا الموضوع هو أنه في التغير الدلالي لمعاني ألفاظ القرآن الكريم الذي نرى من خلاله معاني اللفظة الواحدة خلال الزمن معتمدين في ذلك عن المنهج التاريخي مكتشفين بذلك المعاني الجديدة للفظة وبناءً على مقدمة الموضوع و مبررات الحتيارنا للموضوع يمكن طرح الإشكالية التالية:

-هل بقيت الألفاظ التي استعملها نص القرآن محافظة على المعنى نفسه الوضعي الذي كان لها في العصر الجاهلي. أم أنها بنزول القرآن لبست حلة جديدة تتوافق والدين الجديد فلغة القرآن تعرب عن معاني جديدة، فهل يؤخذ اللفظ على ظاهره أم دقائق المعنى تقتضي أن يوجه اللفظ توجهاً آخرا وما هي علاقة المعنى الأول بالمعنى الثاني؟

وللإجابة أو للوصول لحل هذه الإشكالية جالت في رحاب النفس عدة أسئلة أخرى منها:

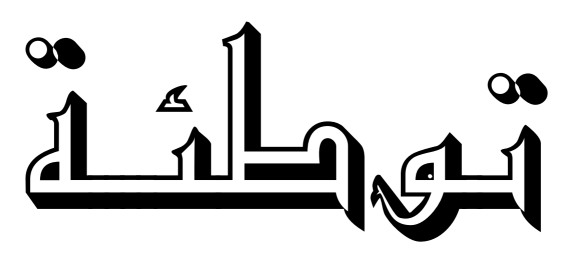
- -ما هو التغير الدلالي؟
- ثم ماهي تلك الدراسات القديمة أو الحديث عند العرب التي خاضت فيه؟
- كذلك ما هي الوظيفة التي أدتها هذه الألفاظ من معاني حسية أو مجردة في النص القرآني؟
  - كذلك ما هي الألفاظ الأكثر دوران في آيات السور المكية ؟

وقد استندنا في بحثنا هذا على خطة تحتوي على توطئة وفصلين (نظري وتطبيقي)، ثم خاتمة، وخصصت التوطئة للحديث عن عنوان البحث وأهميته، وفي الفصل الأول (النظري) تحدثنا عن مفهوم التغير الدلالي لغة واصطلاحاً ثم تطرقنا إلى تغير المعنى في الدراسات القديمة والحديث لدى العرب والغرب وسردنا كذلك أنواع التغير الدلالي ومجالاته وعلاقاته أما الفصل الثاني (التطبيقي) قمنا باختيار ألفاظ من السور المكية وتقسيمها إلى ألفاظ محردة و محسوسة مع تغير المعنى للفظة من العصر الجاهلي والمعنى الجديد لها في العصر الإسلامي، ثم نظرنا في وجه التغير

الدلالي الذي لحق بها من تعميم وتخصيص كذلك من حيث الجحرد والمحسوس أو نقلها عن طريق الجحاز.

وقد حرصنا –أيضاً – أن تكون شواهد البحث من الشعر الجاهلي وكلام العرب وكذلك ملاحظة تلك الألفاظ الموجودة في السور المكية ورصد معانيها المتغيرة عن ألفاظ الشعر الجاهلي وكلام العرب قديما.

وفيما يتعلق بالمصادر والمراجع والرسائل فقد استعناً بكثير من معاجم اللغة المعتمدة كتهذيب اللغة ولسان العرب ومقاييس اللغة، كذلك رجعنا إلى عدد من كتب التفاسير إضافة إلى عدد وافر من الكتب التي خاضت في التغير الدلالي في ألفاظ القرآن الكريم خاصة منها في علم الدلالة مثل علم الدلالة لأحمد مختار، وعلم اللغة لعلي عبد الواحد وافي وكتب أحرى خاصه بمصطلحات القرآن الكريم ككتاب الزينة لأحمد الرازي وكذلك استعناً ببعض الدواوين من الشعر الجاهلي إلى جانب كتب المجموعات الشعرية المعروفة المحققة كالحماسة لأبي تمام والمعلقات والأصمعيات، والطريق إلى طلب المعنى طويلة، ونثني بذكر فضل أستاذنا المشرف الدكتور العزوزي حرزولي الذي تحمل جهداً وعناءً كبيرين، وكما أنه لم يبخل علينا بالنصح أو التوجيه، وتعديل فكرة كما أتقدم بجزيل الشكر والعرفان إلى كل من قدم لنا يد العون والمساعدة بمعلومة أو كتاب.



N

N

N

Ş

N

#### توطئة

يعتبر موضوع دراسة "تغير معنى ألفاظ القرآن الكريم" من المواضيع التي يحمل الباحث على عاتقها الاجتهاد في البحث، ولهذا فدراسة تغير معنى ألفاظ القرآن ليس بالموضوع السهل، فالأمة العربية أمة فريدة بين سائر أمم الحضارة، فهي الأمة الوحيدة التي نشأت بالكلمة وعاشت مع الكلمة، ثم كانت كلمة القرآن مسك الختام، ومعجزة سيد الأنام محمد صلى الله عليه وسلم أ، ولقد اتصل الدين باللغة اتصالا وثيقا وكان الباعث على اهتمام علماء اللغة بحمع الشواهد اللغوية وتقعيد اللغة باعثاً دينياً وما يهم في هذا البحث القرآني هو ما يتعلق باللغة والدلالة لأن "القرآن الكريم رسالة الحياة كأشمل ما تكون الحياة وأعمق ما تكون الحياة" وأي دراسة في اللغة لا تعطي ثمارها إلا إذا ارتبطت بالنص القرآني، فألفاظه هي لب كلام العرب وزيدته، وواسطته، وكرائمه، وعليها اعتمد الفقهاء والحكماء في أحكامهم وحكمهم، وإليها مفزع الشعراء والبلغاء في نظمهم 4. ففي بحال الألفاظ وردت في القرآن ألفاظ معروفة لدى العرب بدلالات إلا أن القرآن منحها دلالات غير التي كانت عليها من قبل أمثال الزكاة، الحج، الصلاة، الإيمان، النفاق، الكفر، وغيرها وهذه الألفاظ قد اصطلح عليها مصطلح الخية وتراكيب آياته التي جعلت أسلوبه معجزاً المنافظ الإسلامية، وهذا النهج في الاستعمال يعد بداية التغيير الدلالي، فضلاً عن النظم القرآني وتراكيب آياته التي جعلت أسلوبه معجزاً القرق وتراكيب آياته التي جعلت أسلوبه معجزاً القرق وتراكيب آياته التي جعلت أسلوبه معجزاً القرق وتراكيب آياته التي جعلت أسلوبه معجزاً والمنافقة المسلامية المعلية المهرق المعادل المعدن المعادل المعادل المعدن المعادل المعدن النفاق المعادل المعدن المعادل المعدن النفاق المعدن الم

\_

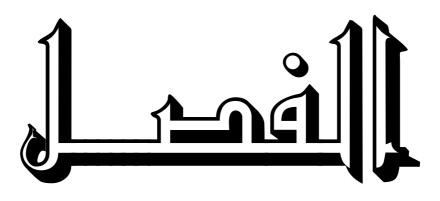
أبراهيم السامرائي، التطور اللغوي التاريخي، دار الأندلس، بيروت، ط3، 1983، ص 67-68

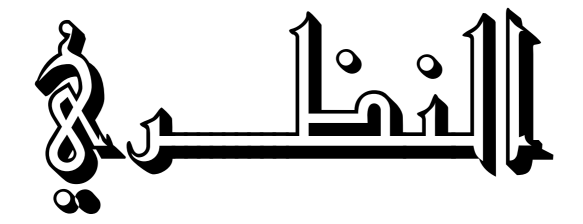
<sup>2</sup> محمد عبد الكريم الرديني، فصول في علم اللغة، دار الهدى، الجزائر، د ط، 2009، ص

 $<sup>^{5}</sup>$ محمد عبد الواحد حجازي ، أثر القرآن في اللغة العربية، د ط، د ن، ص

<sup>4</sup> السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها: محمد جاد المولى وآخرون، دار الإحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحبلي وشركائه، د ت، د ط، ج1، ص201

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ينظر، زينة فرقة التطور الدلالي لألفاظ أركان الإسلام في القرآن الكريم، رسالة لنيل شهادة الماجستير، جامعة فرحات عباس، سطيف، الجزائر، د ت، ص31





#### • التغيرات الدلالية: ماهيته و تطوره

#### 1. تعريف التغير الدلالي لغة واصطلاحاً:

1.1 لغة: التغير الدلالي مركب وصفي لا يستبين معناه إلا إذا استبان معنيا مفرديه، فأما التغير فقد وردت في معجم الرائد " تَغَيَّرَ تَغَيُّرًا (غ ي ر) أو شيءٌ: تحوَّل، تبدَّل أ، وورد في معجم الوسيط "تغيَّر" الشيء مطاوع غيره 2، وقد وردت لفظة "تغيَّر" في قوله تعالى: (وَأَنْهَارٌ مِّن لَّبَنٍ لَّمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ ) 3، وورد في مقاييس اللغة لابن فارس (غير) الغين و الياء والراء أصلان صحيحان، يدل أحدهما على صلاح وإصلاح والآخر على اختلاف شيئين 4 وأما "الدلاليُّ" فنسبة إلى مصدر "دلَّ" الذي جاء في كتاب الله تعالى في قوله عز وجل: (فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلا دَابَّةُ الأَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَأَتَهُ) 5.

وجاء في لسان العرب: (دلّ فلان إذا هدى. ودلّ إذا افتخر والدّالة: المنِة دلّ يدلُّ إذا هدى، والدّليل ما يستدلّ به، والدّليل: الدّال وقد دلّه على الطريق يدلّه دلالة ودِلالة ودلولة، والفتح أعلى) عنول ابن فارس: الدّال واللاّم أصلان: أحدهما إبانة الشيء بأمارة تتعلمها ومنه قولهم: دلَلتُ فلاناً على الطريق، وهو بيّن الدَّلالة و الدِّلالة  $^7$ ؛ وفي معجم الوسيط: دلّ عليه وإليه يَذُلُّ دَلاَلة: أرشد، فهو دالٌ والمفعول مدلول عليه وإليه. فالدَّلالة الإرشاد، ومايقتضيه الله عند إطلاقه هو مدلوله، أي أن الدلالة هنا بمعنى المدلول، وهذا لم تنص عليه المعجمات القديمة فيما وقفنا عليه. مع أن نظيره (مجيء المصدر بمعنى اسم مفعول) مسموع، المعجمات القديمة فيما وقفنا عليه. مع أن نظيره (مجيء المصدر بمعنى اسم مفعول) مسموع،

<sup>.</sup> <sup>1</sup> جبران مسعود، الرائد معجم لغوي عصري، دار العلم للملايين، ط ج7، بيروت، لبنان، مارس 1992، ص225.

<sup>228</sup> معجم اللغة العربية، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق، ط4، مصر، 2004، م ص

<sup>3</sup> القرآن الكريم ، سورة محمد، الآية: 15

<sup>4</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة، ت: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ط2، 1979، ج4، ص403.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سبأ، الآية 14.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم، لسان العرب، دار صادر، بيروت، د ت، ط1، ج11 مادة دلل

<sup>7</sup>ينظر معجم مقاييس اللغة، مادة (دل)، ج2

<sup>8</sup>ينظر مجمع اللغة العربية (دَلَّ).

كمثل "الصَّيد" فقد جاء في لسان العرب: ( والصَّيد: ما تصيد وقوله تعالى: (أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ ) أَي يجوز أن يعني به عين المتصيد (...) قال ابن جني: وُضِعَ موضع المفعول "2.

#### 2.1 التغير الدلالي في الاصطلاح:

قل من عرَّف التغير الدلالي فقد ذكر مفهومه في عرف الباحثين الدلاليين، وكذلك في كتب علم اللغة وفقه اللغة، والذين عرَّفوه بعضهم لم يعد معناه اللغوي كقول أحد الدارسين "من الواضح أن التغير الدلالي تحول مضاف إلى دلالة وحاصل فيها"3.

والتغير الدلالي "Sémantique change" مصطلح دخل حديثا إلى علم اللغة، وهو عبارة عن تركيب وصفي يدل على حدث موصوف خال من الدلالة على الزمان، ويطلق أيضاً على تغير معنى الكلمة على مر الزمن بفعل إعلاء أو انحطاط أو توسع أو انحسارأو محاز<sup>4</sup>، وكذلك هو عبارة عن علاقة متبادلة بين اللفظ والمدلول، وهذا التعريف يفيدنا في دراستنا عندما تنتقل من الصورة الثابتة إلى الصورة المتحركة لمعاني الكلمات ويقع التغير في المعنى كلما وجد أي تغير في هذه العلاقة الأساسية، ويظهر التغير في هذه العلاقة في صورتين اثنين: فقد يضاف مدلول جديد إلى كلمة قديمة أو كلمة جديدة إلى مدلول قديم 5.

فالصورة الأولى هي التي استحوذت على اهتمام الدارسين، على اعتبارأنّ الثبات للفظ والتغير للمعنى، لذلك فالصورة الثانية لم تلق القدر الكافي من الاهتمام  $^{6}$ .

"Sémantique change ويقول عبد الكريم محمد حسن جبل:" التغير الدلالي Sémantique الكريم محمد هو التغير التدريجي الذي يصيب دلالات الألفاظ بمرور الزمن، وتتبدل الحياة الإنسانية، فينقلها

<sup>1</sup> المائدة الآية: 96

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ابن منظور (أبو الفضل محمد بن مكرم)، لسان العرب، ت: عبدالله الكبير ومحمد أحمد حسب الله وهاشم محمد الشاذلي، دار المعارف، القاهرة، مادة (الصيد)، مج4، ص 2533.

<sup>3</sup> محمد بن علي الجيلاني الشتوي، التغير الدلالي وأثره في فهم النص القرآني، مكتبة حسن العصرية، ط1، بيروت، لبنان، ص23

 <sup>&</sup>lt;sup>4</sup>حيدر فريد عوض، علم الدلالة، دراسة نظرية تطبيقية، مكتبة النهضة المصرية، 1999م، ص1
 <sup>5</sup>ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ت: كمال بشر، ط1، القاهرة، 1975، ص 152

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>محمد المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية، دار الفكر، بيروت 1972، ص 217

من طور إلى طور آخر" ، وذلك بسبب التوسع في استعمال الألفاظ لمعان جديدة ودلالات مستحدثة، أي دلالة الكلمة الواحدة على أكثر من معنى نتيجة للتطور الدلالي المقصود وغير المقصود $^2$ 

"ويرى الباحثون أن دلالة المفردات أكثر جوانب اللغة عرضة للتغير، إذ أن عند ظهور المفردة للمرة الأولى تكون لها دلالة معينة ومع مرور الزمن قد تتغير دلالتها نسبيا وكليا<sup>3</sup>.

كما نلاحظ أنه هناك استواء بين التطور الدلالي والتغير الدلالي حيث قالت عفراء رفيق منصور: "لذا فإن مفهوم التطور بهذا الشكل غير دقيق، ولذلك يكون استخدام تركيب (التغيير الدلالي) أكثر دقة في هذا الجال"4.

أما المستعملون للتطور  $^{5}$  فبعضهم نبه على أن ليس في لفظ التطور ملمح من رقي، إن هو إلا رديف للتغير، قال عبد السلام المسدي: "ومفهوم التطور هنا لا يحمل شحنة معيارية لا ايجابا ولا سلبا، وإنما مأخوذ في معنى أنها تتغير، إذ يطرأ على بعض أجزائها تبدل نسبي في الأصوات والتراكيب من جهة، ثم في الدلالة على وجه الخصوص  $^{6}$ .

<sup>1</sup>عبد الكريم محمد حسن جبل، في علم الدلالة دراسة تطبيقية في شرح الانباري للمفضليات، دار المعرفة الجامعية، 1997م، ص33.

<sup>27</sup>ء مد محمد داود، العربية وعلم اللغة الحديث، داغرين، 2001م، ص

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحمد مومن، اللسانيات النشأة والتطور، ديوان المطبوعات الجامعية، ديوان الجزائر، ط2، سنة 2005

<sup>4</sup> عفراء رفيق منصور: التطور الدلالي لدى شعراء البلاط الحمداني، إشراف ماهر عيسى حبيب، قسم اللغة العربية، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة تشرين (مذكرة ماجستير مخطوطة 2008-2009) ص09.

<sup>5</sup> منهم إبراهيم أنيس (دلالة الألفاظ) و كمال بشر (دور الكلمة ففي اللغة) وعبد الواحد رافي ( علم اللغة) ورمضان عبد التواب (لحن العامة والتطور اللغوي) ومحمد مبارك (فقه اللغة وخصائص العربية) وعبد الخليل (علم اللغة بين القديم و الحديث) ومنصور عبد الجليل (علم الدلالة أصوله ومباحثه في التراث العربي)

<sup>6</sup> عبد السلام المسدي: اللسانيات وأسسها المعرفية، الدار التونسية للنشر والمؤسسة الوطنية للكتاب، تونس الجزائر، 1986، ص38.

#### I- تغير المعنى في الدراسات القديمة:

تغير المعنى في الدراسات الغربية

#### 1- عند الهنود:

من الواضح أن الهنود عالجوا مشكلة العلاقة بين اللفظ ومعناه من جوانبها اللاهوتية والروحية والنحوية والفلسفية جميعها أ. ومن الموضوعات التي ناقشوها بجدية وهي: التطور الدلالي للكلمة والدلالة الأساسية في مقابل المجازية، وأهمية السياق في إيضاح المعني أ، فقد بدأ الهنود عملهم بإعداد قوائم من الألفاظ الصعبة في النصوص المقدسة القديمة، واتبعوا ذلك بشرح معاني هذه الألفاظ أ، فعلى أساس التقسيمات لجواهر الأشياء والأصناف الموجودة في الخارج تقسم دلالات الكلمات، وأن أي تغيير في الأولى يتضمن تغيير مقابلا في الثانية، وأختلف المفنود في الرأي حول أنواع الدلالات التي تؤديها الكلمات تبعاً لاختلافهم في تصنيف الموجودات ولآرائهم الفلسفية التي يؤمنون بها أ.

#### 2- عند اليونان

تعرض الفلاسفة اليونان من قديم الزمان في بحوثهم ومناقشاتهم لموضوعات تعد من صميم علم الدلالة  $^{5}$ , وكان أوضح ما استرعى انتباههم فتساءلوا عن تلك المشكلة التقليدية في الربط بين اللفظ ومدلوله  $^{6}$ , وكان موضوع العلاقة بين اللفظ و مدلوله من القضايا التي تعرض لها أفلاطون ( $^{2}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5$ 

<sup>1</sup> أحمد مختار عمر، البحث اللغوي عند الهنود، دار الثقافة، بيروت، لبنان، سنة 1982، ص14

 $<sup>^{2}</sup>$  نعمان بوقرة، المدارس اللسانية المعاصرة، مكتبة الآداب، القاهرة، سنة 2003، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> كمال بشر، التفكير اللغوي بين القديم والجديد، دار غريب، القاهرة، سنة 2005، ص29

<sup>4</sup> أحمد مختار عمر، البحث اللغوي عند الهنود، ص 104 و 105

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أحمد عمر مختار، علم الدلالة، عالم الكتب، القاهرة، ط5، سنة 1993، ص17

<sup>62</sup> ابراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو مصرية، ط5، سنة 1984، ص

نشأتها، ثم تطورت الألفاظ ولم يعد من اليسير أن تتبين بوضوح تلك الصلة، أو نجد لها تعليلا وتفسيرا، أما أرسطو (322-384 ق.م) فكان يتزعم فريقا آخر يرى أن الصلة بين اللفظ و الدلالة تعد أن تكون صلة اصطلاحية عرفية تواضع عليها الناس أ، وعلى عكس أستاذه فإنه لم يقم بدراسة أصول الكلمات ومعانيها لأن قضية المعنى الأصلي بدت له غير مهمة على الإطلاق وذلك لاعتقاده بأن اللغة وليدة الاصطلاح و العرف والتقليد 2، غير أن فكرة أفلاطون (347-429 ق.م) عن العلاقة الطبيعية بين الكلمة ومعناها قد وجدت أصلا قوية عند فلاسفة الإسلام والمسيحية في القرون الوسطى 3.

وأخذ سقراط في محاوراته يمنى النفس بتلك اللغة التي تربط بين ألفاظها و مدلولاتها ربطاً طبيعيا ذاتيا 4، ولقد عالج الفلاسفة اليونان في زمن سقراط، وبعدهم أفلاطون (429–347 ق.م) هذه المسألة بنفس الأسلوب السائد لحد الآن، كانت العلاقة الدلالية القائمة بين الكلمات و الأشياء بالنسبة لهم علاقة تسمية وترتبت على ذلك مسألة ما إذا كانت الأسماء التي نعطيها للأشياء ذات أصل طبيعي أو متعارف عليه، وفي مجرى تطور النحو التقليدي، أصبح من المألوف التمييز بين معنى الكلمة والشيء أو الأشياء التي تسمى بما 5، وفي محاولاتهم توضيح الأصل الطبيعي للغة طرح الإغريقيون عددا من الأسس لتعليل تجاوز معنى الكلمة العام لمعناها الحقيقي أو الأصلى.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 62-63

<sup>2</sup> أحمد مومن، اللسانيات: النشأة والتطور، ص18-19

<sup>3</sup> حلمي خليل، الكلمة، ص91

<sup>4</sup> إبراهيم أنيس،دلالةالألفاظ،ص63

<sup>5</sup> مجيد عبد الحليم الماشطة، علم الدلالة ، كلية الآداب، جامعة البصرة، 1980، ص14

#### II- تغير المعنى في الدراسات العربية القديمة

لقد كان البحث في دلالة الكلمات من أهم ما لفت اللغويين العرب و أثار اهتمامهم  $^1$ ، فالتغيّر الدلالي ظاهرة طبيعية، يمكن رصدها بوعي لغوي لحركية النظام اللغوي المرن، إذ تنتقل العلامة اللغوية من مجال دلالي معين إلى محال دلالي آخر، وهو ما يمكن أن يدرس في مباحث المحاز  $^2$ ، على أن علماء العربية من أسلافنا عالجوا كثيرًا من المسائل المتعلقة بمعاني الألفاظ وبلغوا من بحث مشكلاتها وقضاياها ما لم يبلغه علماء اللغات الأحرى في العصور السالفة  $^3$ .

وكانت الحاجة إلى معرفة لغة القرآن وغريبه سبباً في خوضهم في بحوث لغوية عن المعنى والدلالة 4، مثل الحديث عن مجاز القرآن، ومثل التأليف في "الوجوه والنظائر" 5، فانتقال الكلمات من عصر إلى آخر لابدأن يصاحبه تغير في مدلول هذه الكلمات ، نظراً لما يحدث من تغير وتطور في الحياة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية وغيرها مما يسمى حياة الإنسان من قريب أو بعيد 6

وتغير المعنى ليس سوى من جانب من جوانب التطور اللغوي، الذي يتم من طبيعة اللغة الخاصة، فلا شيء ثابت و مستقر فيها بصورة تامة، فكل صوت وكل كلمة أو تعبير أو أسلوب، يكون شكلا أو صورة متغيرة ببطي وبقوة غير مرئية أو مجهولة، وتلك هي حياة اللغة<sup>7</sup> اللغة

<sup>1</sup> احمد مختار عمر، علم الدلالة، ص

<sup>2</sup> منقور عبد الجليل، علم الدلالة أصوله ومباحثه في التراث العربي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سنة 2001، ص

<sup>3</sup> مصارك، فقه اللغة، دراسة تحليلية مقارنة للكلمة العربية، مطبعة جامعة دمشق، 1960، ص131

 $<sup>^4</sup>$  حنان منصوري، كاظم الجبوري، التطور الدلالي للألفاظ في النص القرآن، دراسة بلاغية رسالة دكتوراه جامعة بغداد،  $^2$  2005 ص $^5$  أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص $^2$ .

<sup>6</sup>حاتم صالح الضامن، علم اللغة، مطبعة التعليم العالي، الموصل، د ط، 1989، ص93.

<sup>7</sup> ستييفناولمان، دور الكلمة في اللغة، ص 153

إن التغير الدلالي ظاهرة ملازمة لحركة اللغة، وذلك لأن معاني الألفاظ تابعة لمقاصد المتكلمين، وهذه المقاصد هي التي تحدد الدلالة عند الاستعمال وهي التي تحدث التغييرات الدلالية في صلب اللغة.

وتزيدهاً ثراء و تنوعاً 1

 $^{2}$ كما أن الألفاظ تتبدل معانيها قليلاً أو كثيراً خلال الزمن

وقد نشأت الدراسات العربية بفروعها المختلفةالمتعلقة بالقرآن الكريم، فكان القرآن هو المحور، الذي دارت حوله تلك الدراسات المختلفة، سواء منها تلك الدراسات التي تتعلق تعلقاً مباشراً بتفسير القرآن، وتوضيح آياته وتبين معناه، واستنباط أحكام الشريعة منه، أو تلك التي تخدم هذه الأغراض جميعاً بالبحث في دلالة اللفظ<sup>3</sup>

وأشهر ما حدث في التنوعات في الألفاظ العربية في العصر الإسلامي المصطلحات الدينية والشرعية والفقهية واللغوية ، وكانت ألفاظها موجودة قبل الإسلام ولكنها كانت تدل على معان أخرى، فتحولت لدلالة على ما يقاربها من المعاني الجديدة فلفظ "المؤمن" كان مثلاً معروفا في الجاهلية ولكنه كان يدل عندهم على الأمان والإيمان، فأصبح في الاصطلاحات الفقهية التي ظهرت في صدر الإسلام.

وقد ألف أبو حاتم أحمد بن حمدان الرازي (322هـ) كتابه "الزينة في الكلمات الإسلامية العربية" وقد تردد ذكر هذا الكتاب في ثنايا الكتب التي ألفت في القرن السادس والسابع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>محمد بن علي الجيلاني الشتوي، التغيير الدلالي وأثره في فهم النص القرآبي، ص59

<sup>2</sup> محمد المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية ص31

رمضان عبد التواب، فصول في فقه اللغة، مكتب الخانجي، القاهرة، 1999م، ص108

 $<sup>^{4}</sup>$  حرجي زيدان، اللغة العربية كائن حي، مؤسسة هنداوي، مصر القاهرة،  $^{2012}$ ، ص $^{26}$ 

والتاسع للهجرة، وأشار إليه المؤلفون في تلك القرون كمرجع من مراجعهم يوثقون ما جاء فيه، ويأخذون بأقوال صاحبه في شرح الكلمات<sup>1</sup>.

وحاول صاحب الزينة أن يفسر معاني الكلمات التي تغيرت مدلولاتها في العصر الإسلامي عماكانت في العصر الجاهلي، وإن لم تكن هذه المحاولة مطردة متواصلة، فهو يبدأ أحيانا بشرح الكلمة كما وردت في القرآن والحديث، ويورد فيها آراء اللغويين والنحويين المتقدمين وأحيانا نراه لا يراعي التسلسل الزمني، بل يبدأ بمدلولها الإسلامي ويستشهد بالقرآن قبل أن يحتج بالشعر و اللغة<sup>2</sup>

كما ورد في كتاب "الصاحبي" لابن فارس (395هـ، 1005م) في باب الأسباب الإسلامية حيث قال "كانت العرب في جاهليتها على إرثٍ من إرثآبائهم في لغاتهم وآدابهم ونسائهم وقرابينهم، فلما جاء جل ثناؤه بالإسلام حالت أحوال و نسخت ديانات وأبطلت أمور ونقلت من اللغة ألفاظ من مواضع إلى مواضع أخرى بزيادات زيدت<sup>3</sup>، فكان مما جاء في الإسلام ذكر المؤمن والمسلم والكافر و المنافق، وأن العرب إنما عرفت المؤمن من الأمان والإيمان وهو التصديق، ثم زادت الشريعة شرائط وأوصاف بها سمي المؤمن من الأمان والإيمان وهو التصديق.

ومن حيث لا نستطيع أن نتبع هنا ما جاء به المفسرون من ألفاظ رأوها معاني الكلمات القرآنية المفسرة، نحاول هنا النظر في مجموع كلمات من غريب القرآن، في المسائل المعروفة "مسائل نافع بن الأزرق" وتقول الرواية أنه سأل "عبد الله بن عباس" فيها هي الخطوة الأولى في تفسير غريب القرآن، فأجابه عنها واستشهد لكل كلمة فسرها من الشعر<sup>5</sup>

<sup>1</sup> أبي حاتم احمد بن حمدان الرازي، الزينة في الكلمة الاسلامية العربية، مركز الدراسات والبحوث اليمني، صنعاء، ط1، 1994م، ص10-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>أبي حاتم أحمد حمدان الرازي، الزينة في الكلمة الإسلامية، ص23-24

<sup>3</sup> احمد بن فارس، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها، دار الكتل العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1997، ص44.

<sup>45</sup> المصدر نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عائشة عبد الرحمان بنت الشاطئ، الإعجاز البياني القرآني ومسائل الأزرق، دار المعارف، مصر، 1971، ص269

وقال ابن عباس: الشعر ديوان العرب: فإذا خفي علينا حرفٌ من القرآن الذي أنزله الله بلغة العرب رجعنا إلى ديوانها، فالتمسنا معرفة ذلك منه، ثم أخرج عن طريقة عكرمة عن ابن عباس: إذا سألتموني عن غريب القرآن فالتمسوه في الشعر، فإن الشعر ديوان العرب<sup>1</sup>.

ونورد شرحا لما سبق حيث ورد لدى أبو هلال العسكري في كتابه الفروق في اللغة لمصطلحات ذات صلة مباشرة بوجوه التطور الدلالي عندما وضَّح الفروق بين (الاسم العرفي) ورالاسم الشرعي) ويظهر للقارئ أمران في هذا الشرح:

- الاستعمالات اللغوية العامة -1
- 2- الاستعمالات اللغوية الخاصة في جانب معين

وهما يتداخلان وفق الضرورة في حركة نشطة للدلالة"2.... بحيث نجد ألفاظ كان لها معنى في العصر الجاهلي قبل الإسلام لكن تغير معناها وهذا ما أورده أبو هلال العسكري في الفرق بين الاسم العُرفي والاسم الشرعي نحو الصلاة والزكاة والصوم والخمر والكفر والإسلام وما يقرب من ذلك وكانت هذه أسماء تجري قبل الشرعي ثم جرت في الشرعي على أشياء أحرى، وهذا في الفرق بين الخاص و العام والمبهم والتخصيص والنسخ و البداء وفحوى الخطاب ودليل الخطاب.... والبحث عن دلالة بعض الألفاظ بدأ في عهد الرسول — صلّى الله عليه وسلم — حيث قال الزركشي في كتابه "البرهان في علوم القرآن" عندما سئل أبو بكر عن كلمة "الأب" في قوله تعالى " وفاكِهَةً وأبًا " فم وقرأ عمر بن الخطاب أن هذه الآية فقال الفاكهة قد عرفناها فما الأب؟ ثم قال لعمرك يا بن الخطاب أن هذا لهو تكلف. قال الزركشي (وما ذلك

<sup>1-</sup> جلال الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط1، 2008، 258.

<sup>2070</sup> علم الدلالة العربي، دار الفكر، دمشق، ط2، 1992، ص

<sup>3.</sup> تنظر: أبوهلال العسكري، الفروق في اللغة، دار الآفاق الجديد، بيروت، ط4، 1980، ص50-51-52

<sup>4</sup> عبس، الآية 31

بجهل منهما لمعنى "الأب" وإنما يحتمل -والله أعلم- أن الأب من الألفاظ المشتركة في لغتناأو في اللغات الأخرى، فخشيا أن يفسره في المعنى الأب على سبعة أقوال 1

يقول ابن خلدون: إن الصحابة كلهم لم يكونوا أهل فتية، ولا كان الدين يؤخذ عن جميعهم وإنما كان ذلك مختصا بالحاملين القرآن العارفين بناسخه و منسوخه، ومتشابحه ومحكمه وسائر دلالته 2 ومن خلال قول ابن خلدون اشتهر نفر من الصحابة —رضوان الله عليهم بشرح و بيان معاني الكلمات القرآنية ومن بينهم ابن مسعود في الكوفة و ابن عباس بمكة 3، واتخذ هذا الأخير للتفسير اللغوي منهجا واضح المعالم في شرح المفردات وغريب القرآن كما ذكرنا سابقاً حول (أسئلة نافع بن الأزرق إلى عبد الله بن عباس) تبعاً للغات العرب، أي أنه يشرح معنى اللفظة في ضوء أحد أبيات الشعر 4، وبذلك يمكننا أن نعد تفسير ابن عباس للقرآن، على هذا النحو، نواة للمعاجم العربية، فقد بدأت الدراسة في هذا الميدان، من ميادين اللغة، بالبحث عن معاني الألفاظ الغربية في القرآن الكريم، ولذلك نجد المؤلفات الأولى في المعاجم، كانت تحمل اسم "غريب القرآن" 5. وأقدم مؤلف يحمل هذا الاسم هو لأبي سعيد المعاجم، كانت تحمل اسم "غريب القرآن" 5. وأقدم مؤلف يحمل هذا الاسم هو لأبي سعيد النوب بن رباح البكري (المتوفى سنة 141هـ) يقول عنه ياقوت " وصنف كتاب الغريب في القرآن الكريم، وذكر شواهد من الشعر " وكان قارئا فقيها، لغويا نبيها ثبتا وسمع من العرب وحكا عنهم 6.

وقد ألف في الغريب علماء كثر حيث يقول السيوطي (911هم) في كتابه (الإتقان في علوم القرآن): " أفرده [يقصد الغريب في القرآن] بالتصنيف خلائق لا يحصون، منهم أبو عبيدة وأبو عمر الزاهد وابن دريد ومن أشهرها كتاب العزيزي، فقد أقام في تأليفه خمس عشرة

<sup>.</sup> عبد الحميد الشلقاني، مصادر اللغة، المنشأة العامة، ليبيا، ط2، 1982، ص 58-59.

<sup>2</sup> المرجع نفسه، ص62

<sup>3</sup> المرجع السابق، ص 62-64

<sup>4</sup> محمد سليمان ياقوت، منهج البحث اللغوي، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية، د ط، 2003، ص65

<sup>5</sup> مضان عبد التواب، فصول في فقه اللغة، ص 17

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ياقوت، معجم الأدباء، وزارة المعارف العمومية، مصر، ج1، د ت طبعة الاخير، ص

سنة، يحرره هو و شيخه أبوبكر بن الأنبار، ومن أحسنها المفردات للراغب، ولأبي حسان في ذلك تأليف مختصر في كراسين أ. قال الزركشي (794ه): النوع الثامن عشر، معرفة غريبه وهو معرفة المدلول....، ومن أحسنها كتاب "المفردات" للراغب، وقال أيضا: القرآن قسمان أحدهما ورد تفسيره بالنقل عمن يعتبر تفسيره، وقسم لم يرد فيه نقل عن المفسرين، وهو قليل، وطريق التوصل إلى فهمه النظر إلى مفردات الألفاظ من لغة العرب ومدلولاتها....، فيذكر قيداً زائداً على أهل اللغة في تفسير مدلول اللفظ 2

ومن كل ما سبق يتبين أن حاجة الناس إلى تفسير القرآن الكريم وجدت مع بدء نزوله، وواكبت هذا النزول، وإنها لم تكن نابعة من اعتبارات دينية فقط، بل إنها قامت أيضا على اعتبارات لغوية 3، من أجل الوصول إلى معاني الكلمات المختلفة الدلالات.

فاقتضى هذا البحث أن نستعرض كتب التفسير المختلفة، وكتب الدراسات القرآنية في محلة تحديد معنى الكلمة القرآنية التي دخلت حيز الاصطلاح الإسلامي ومن أجل مقارنة هذا المفهوم بما حملته الكلمة من دلالات في الشعر الجاهلي، والمختارات العديدة حصر معنى الكلمة حسب الناس في ذلك العصر.

وفي هذه الجولة الواسعة لم نجد أحد من الباحثين قد توفر على مضمون هذا البحث في دراسة متخصصة يخرج بعدها في النهاية بكتاب مستقل إنماكانت ترد شذرات هنا وهناك في ثنايا الكتب تقارن بين معنى ومعنى أو تتابع اشتقاق كلمة أو تمثل بيت من الشعر الجاهلي لمعنى من المعاني الواردة في القرآن الكريم، ويبدو هذا من حيث الدلالة للوقوف على ما أصابحا كلها أو بعضها من تغير في الاستعمال جيلا بعد جيل، إنما هي دراسة حديثة نسبياً 4.

<sup>4</sup>الحافظ جلال الدين السيوطي، الاتقان في علوم القرآن، وزارة الشؤون الاسلامية، السعودية، د ت ، مج2، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن الكريم، دار القلم، دمشق، دار الشامية، بيروت، ط4، 2009، ص19

مثال ذلك ما ورد عند أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي الأندلسي القرطبي المفسر (671هم) في كتابه الذي سماه "الجامع لأحكام القرآن" في قوله تعالى: "ويُقِيمُونَ الصَلاة" معطوف جملة على جملة وإقامة الصلاة أداؤها بأركانها و سننها و هيأتها في أوقاتها على ما يلي بيانه: يقال: أقام الشيء أي دام وثبت، و ليس من القيام على الرجل، وإنما هو قولك: قام أي الحق ظهر و ثبت.

قال الشاعر: \*وقامت الحرب بنا على ساق\*

وقال آخر: وإذايقال أتيتم لم يبرحوا \*حتى تقيم الخيل سوق صعان

وقيل: يقيمون يديمون، وأقامه أي أدامه، و إلى هذا المعنى أشار عمر بقوله: من حفظها وحافظ عليها حفظ دينه ومن ضيعها فهو لها سواها أضيع أ. على أن هناك بعض المحاولات المفيدة لعلمائنا السابقين في هذا المحال يمكن اعتبارها المحاولات الأولى في الدراسات التي تعني بتطور الدلالات ولكن هذه المحاولات كان ينقصها المنهج العملي في البحث أولا و وضوح الغاية من البحث ثانيا، لأن غاية الباحثين في دراستهم اللغوية غالباً ما كانت هي حدمة الدين، وذلك للصلة الوثيقة بين اللغة العربية والدين الإسلامي، ولهذا وجدت أن معظم الإشارات التي تخدم هذا البحث وكثير من الأمثلة التي استعننا بها فيه، مثبتة في الكتب التي ألفت لخدمة القرآن الكريم ومنها على سبيل المثال كتاب "تأويل مشكل القرآن" وكتاب "تأويل غريب الحديث" لابن قتيبة، وكتاب "الإتقان في علوم القرآن" للسيوطي. "جواهر القرآن" فريب الحديث" لابن قتيبة، وكتاب "الإتقان في علوم القرآن" للسيوطي. "جواهر القرآن" للإمام الغزالي. "الأشباه والنظائر في القرآن الكريم" لمقاتل بن سليمان البلحي (150ه)2.

<sup>164</sup>م المجتمع المجامع لأحكام القرآن، دار الكتب المصرية، ج1، ط2، 1935، ص164

 $<sup>^2</sup>$ عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص $^2$ 

إلى جانب هذا الكثير من الكتب التي ألفت في علوم اللغة، وكانت الغاية منها أيضاً خدمة الدين والنظر في أسرار القرآن الكريم وقد كان بعض مؤلفي مثل هذه الكتب يصرحون بهذه الحقيقة أحيانا 1.

ومن هؤلاء أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري (395ه) "أعلم علمك الله خيرا ودلك عليه وقيضه لك وجعلك من أهله أن أحق العلوم بالتعلم وأولاها بالحفظ بعد المعرفة بالله جل ثناؤه علم البلاغة. ومعرفة الفصاحة. الذي به يعرف إعجاز كتاب الله تعالى (الناطق بالحق الهادي إلى سبيل الرشد.

المدلول به على صدق الرسالة، وصحة النبوة التي رفعت أعلام الحق. وأقامت منار الدين، وأزالت شبه الكفر ببراهينها وهتكت حجب الشك بيقينها)2.

ومن كتب علوم اللغة العربية كتاب البيان والتبيين لأبي عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الكناني الملقب (بالجاحظ)  $^{8}$  المولود حوالي سنة (159ه 775م) وكتاب "أدب الكاتب" لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة (276ه) حيث قال بن خلدون "وسمعنا من شيوخنا في محالس التعليم أن أصول هذا الفن وأركانه أربعة دواوين، وهي أدب الكاتب....، وكتاب البيان والتبيين للجاحظ... وما سوى هذه الأربعة فتبع لها و فروع عنها  $^{4}$  وكتاب "المزهر في علوم اللغة" الذي يعتبر من خير الكتب الذي ألفها جلال الدين عبد الرحمان السيوطي وكتاب الصاحبي لأحمد بن فارس بن زكريا الذي ذكرناه سابقا (ت 395ه/1005م).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص34

 $<sup>^{2}</sup>$ ابي هلال العسكري، كتاب الصناعتين، مطبعة محمود بك، مصر، ط1،  $^{1319}$ ه، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> الحاحظ، البيان والتبيين، المطبعة التجارية الكبرى، مصر، ط1، ج1، 1926، ص1

<sup>4</sup> ابن قتيبة، أدب الكاتب، حققه محمد الدالي، مؤسسة الرسالة، 1981، ص2

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السيوطي، المزهر في علوم اللغة، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ج1، 1986 (المقدمة).

<sup>6</sup>أحمد فارس، الصاحبي، المقدمة، ص6.

وأكثر من هذه الكتب كانت تتطرق فكرة القيمة ولا تكملها لأن الهدف أمام المؤلف لم يكن محددا، وقد سبق أن أوردنا قول أحمد بن فارس في كتابة "الصاحبي" أ.

"وكذلك الزكاة، لم تكن العرب تعرفها إلّا من ناحية النماء، وزاد الشرع ما زاد فيها مما لا وجه لإطالة الباب لذكره. وعلى هذا سائر ما تركنا ذكره من العمرة والجهاد وسائر أبواب الفقه. فالوجه في هذا إذا سئل الإنسان عنه أن يقول: في الصلاة اسمان لغوي شرعي، ويذكر ما كانت العرب ثم جاء الإسلام به، وهو قياس ما تركنا ذكره من سائر العلوم كالنحو والعروض والشعر، كل ذلك له اسمان لغوي وشرعي"<sup>2</sup>

وليت هذا العالم المتوفق وجد لإطالة الباب، أو معالجة ما ترك ذكره إذن لوجد الباحث أمامه اليوم كتابا يعالج هذا الموضوع بتخصص، ولكنه كغيره من الباحثين كان يطرق الفكرة، ولا يستقصي فيها البحث، ثم ينتقل إلى غيرها حسب دواعي الكلام، أو دواعي المقام في الدرس الذي يلقيه أو الإجابة عن السؤال المطروح عليه.

وهذه وحدها ظاهرة تلفت النظر، ولابد من دراسة واعية متخصصة لتضع الإجابة عن تساؤل كبير حول السبب الذي من أجله كان العلماء يوسعون القول ويفصلونه في كل شيء ولكنهم يحرجون من الخوض في معاني القرآن الكريم، وبيان دلالاتها. ففي المجالات المختلفة نجد كذلك الكتب المتخصصة في نحو اللغة وصرفها وفي شعرهم ونثرهم، والناظر في التراث العربي الثقافي في المجالات اللغوية والأدبية وغيرها يكون على يقين من أن هذه العقول الصافية التي أبدعت هذه العلوم الوفيرة تبدع مثلها في مجال الدلالات القرآنية لو توفر لها الجو المناسب وسهلت أمامها الطريق، وأغلب الظن أن ما يحيط كلمات القرآن الكريم من قدسية وروحانية، وما يلتبس الباحث فيها الخوض في بحوث وما يلتبس الباحث فيها الخوض في بحوث مستفيضة، وإذا ذكرنا ما كانت عليه الفرق الإسلامية من تطاحن وتضارب في الآراء

 $<sup>^{1}</sup>$  عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص $^{35}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد فارس، الصاحبي، ص $^{3}$ 

والمعتقدات حول المفاهيم الإسلامية والصفات الإلهية أدركنا السر وراء امتناع العلماء وخاصة في مجال التفسير عن البحث في مثل هذه المعاني.

وهذا ما قصده الدكتور إبراهيم أنيس في مقدمته لكتاب الزينة حيث يقول 1 " فهي كلمات شائكة الدلالة، وعليها ظلال من القدسية أو الروحانية، وتتطلب ممن يعرض لها الحيطة والحذر، وذلك لأنها أقل انحراف في شرحها قد يجلب على الشارح نقمة العامة أو الخاصة أو الحكام، وقد يوصف شارحها بالإلحاد والزندقة، وهي نفس الكلمات التي فرقت المسلمين الأولين شيعا وأحزابا، وجعلت منهم فرقا متخاصمة متناحرة وأشعلت بينهم نار الفتنة والخصومات فلا غرابة إذن أن يتناولها المتأخرون على حذر، واقتصروا في الخوض فيها أو الإسهاب في شرحها2".

ولعل خشية المسلمين من الوقوع في الخطأ في أعمالهم وأقوالهم هو أيضا من الأسباب التي أشعرتهم بالحرج من الخوض في كتاب الله، ومعاني كلماته خاصة وقد قرؤوا في كتابه أخبار بني إسرائيل الذين حرفوا الكلم عن مواضعه، ولا يتعارض هذا الرأي بوجود المحلدات الكبيرة التي كتبت في تفسير كتاب الله لكلماته تغير معناها عماكان في العصر الجاهلي وحملت معاني جديدة مثل الربح والروح والبعث والقدر والهدى والتقوى، وهنا نجد موقف الإسلام من الشعر عائقا، أيضا في سبيل من يريد دراسة الدلالات القرآنية، وما يقابلها من دلالات عربية وردت في أشعار العرب قبل نزول القرآن 6، وهذا ما قام به عبد القاهر الجرجاني (ت 471هم) في كتابه (دلائل الإعجاز) الذي أورد فيه فصول عدة عن موقف الإسلام من الشعر 4

<sup>1</sup> عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص53-36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>أبي حاتم احمد بن حمدان الرازي، كتاب الزينة، مقدمة إبراهيم أنيس، ص11

<sup>36</sup>ينظر: عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص

<sup>4</sup>ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، مكتبة الخاني، مصر، د ت، (فصول حول موقف الإسلام من الشعر)

وعلى الرغم من الملاحظات السابقة التي تفسر أحجام كتب التراث عن دراسة الدلالة في مفردات القرآن دراسةً مفصلة متخصصةً إلاَّ أن هناك بعض الكتب التي لا يمكن إغفالها في هذا الجال وأهم تلك الكتب:

1-كتاب المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني (312هـ)، وقد اهتم هذا الكتاب بدراسة المفردات، وكان يحاول بحث الأصل اللغوي للكلمة، ومصدر اشتقاقها، ويستشهد على ذلك ببعض الشعر من ذلك قوله في رسل: (أصل الرسل: الانبعاث على التؤدة، ويقال ناقة رسلة: سهلة السير وإبل مراسيل، منبعثة انبعاثا سهلا، ومنه الرسول المنبعث، وتصور منه تارة الرفق وتارة الانبعاث فاشتق منهم الرسول والرسول يقال تارة للقول المحتمل كقول الشاعر:

#### ألا أبلغُ أبَا حفص رَسُولاً

 $^{1}$ وقال الشاعر: ألكني إليها وخير الرسو  $^{*}$ ل أعلمهم بنواحي الخبر

2-وكتاب (بصائر ذوي التمييز) لجحد الدين بن يعقوب الفيروزأبادي (ت761ه) حيث يحتوي هذا الكتاب على منهج وهو "مقدمة فيها فضل القرآن وشيء من المباحث المتعلقة به، كالنسخ، ووجوه مخاطباته...، ثم يعرض لتفسير مفردات على نحو عمل الراغب في مفرداته وصنفها باعتبار الحرف الأول من الكلمة" وهذا الكتاب يعرض معاني المفردات، بصورة موجزة جداً، ويرتبها على حسب حروف المعجم، وقلما يورد شواهد شعرية على المعاني التي يطرحها على كتاب أو كتابين قد تعرض لموضوع الدلالة 3

<sup>1</sup> الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، طبعة دمشق، ص352، 353

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد يعقوب الفيروزبادي، بصائر ذوي التمييز، تحقيق محمد على النجار، القاهرة، 1996، ج1، ط3، ص3، 28–29 محمد يعقوب الفيروزبادي، بصائر ذوي التمييز، تحقيق محمد على النجار، القاهرة، 1996، ج1، ط3، ص38 محمد على أبو عودة، التطور الدلالي، ص38

3-كذلك ذكر السيوطي في النوع التاسع والثلاثون في معرفة (الوجوه والنظائر) صنف فيها مقاتل بن سليمان (150هـ) ومن المتأخرين ابن الجوزي، وابن الدّامعاني و أبو الحسين محمد بن عبدالصمد المصري وابن فارس وآخرون.

فالوجوه للفظ المشترك الذي يستعمل في عدة معان كلفظ الأمة، وقد أفرد في هذا الفن كتاب بإسميته "معترك الأقران في مشترك القرآن" والنظائر كالألفاظ المتواطئة. وقيل: النظائر في اللفظ والوجوه في المعاني وضُعِّف لأنه لو أراد في هذا المكان الجمع في الألفاظ المشتركة وهم يذكرون في تلك الكتب اللفظ الذي معناه واحد في مواضع كثيرة، فيجعلون الوجوه نوعاً ما لأقسام، والنظائر نوعا آخر.

وقد جعل بعضهم ذلك من أنواع معجزات القرآن حيث كانت الكلمة الواحدة تتصرف إلى عشرين وجها وأكثر وأقل، ولا يوجد ذلك في كلام البشر

وذكر حاتم صالح الضامن: أن تكون الكلمة واحدة، ذكرت في مواضع من القرآن "ومعنى الوجوه لفظة واحدة، وأريد بكل مكان معنى غير الآخر، فلفظ كل كلمة ذكرت في موضع نظير اللفظ الكلمة المذكورة في الموضع الآخر وهو النظائر، وتفسير كل كلمة بمعنى غير معنى الآخر هو الوجوه. إذن النظائر: اسم للألفاظ والوجوه: اسم للمعاني<sup>2</sup>

وقد ذكر عودة خليل أبو عودة كتاب "الأشباه والنظائر في القرآن الكريم" لمقاتل بن سليمان البلقي المتوفي سنة 150هـ، وقد قام الدكتور عبد الله محمود شحاته بدراسة هذا الكتاب ومنهم من لم يقف على عنوان هذا الكتاب بهذه الشاكلة كما ذكرنا سابقاً بل يخالفه كما قام الدكتور شحاته بتحقيقه في بحث أصدرته الهيئة المصرية العامة للكتاب سنة 1970 حيث قال أن "علم الأشباه و النظائر" فرع من علوم التفسير، وقد أدرج في مؤلفه على ذكر اللفظة الواحدة من القرآن ثم ذكر الوجوه التي استعملت بها في القرآن الكريم، لكنه اعتبر هذا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ص121

<sup>7</sup>مقاتل بن سليمان، الوجوه والنظائر في القرآن العظيم، ص

الكتاب لا يعتبر بحثا في الدلالات اللغوية المتطورة للكلمة الواحدة لأنه لا يتطرق أبدا للمعاني السابقة للكمة الواردة في القرآن الكريم، إضافة إلى أنه لم يقل على المعاني التي بها أبيات من الشعر الجاهلي أو الشعر في العصور التالية<sup>1</sup>

4-كتاب "الزينة في الكلمات الإسلامية" الذي ذكرناه سابقا لمؤلفه أبي حاتم الرازي المتوفي 322هـ وكما يظهر من عنوان هذا الكتاب فإن مؤلفه قد أدرك تماما أن هناك كلمات إسلامية وكلمات عربية وأن الكلمات الإسلامية إنْ هي إلّا دلالات جديدة التي أعطاها القرآن الكريم للكلمات العربية، وفي ثنايا هذا الكتاب يجد الدارس الكلمة من القرآن، وقد بين المؤلف معناها كما فهمها من النص القرآني ثم يتعرض لمعناها اللغوي كما ترد في المعاجم ثم يورد ما قد يستند رأيه من أشعار العرب $^2$ . وقد اشتمل على ألفاظ أعدت للشرح في حدود أربع مئة لفظ وهي عبارة عن مصطلحات دينية بعضها ورد في القرآن الكريم، وبعضها ورد في الأحاديث الشريفة، وبعضها يتردد في ألسنة الفقهاء من رجال الدين 3.وهذه الميزة تحقق له المنهج السليم، حيث أن هذه الأبواب التي تطرقها يشتمل كل منها مئات المصطلحات، لكن هذا يدل على أن المؤلف لم يستوعب المصطلحات الإسلامية التي يمكن أن ترد في كل باب، أو التي يطرحها الموضوع المتخصص. إنما كان المؤلف يتناول المشهور المتداول على ألسنة الناس، خاصة إذا علمنا أنه استغرق في الجزأين الأولين منه في الحديث عن أسماء الله الحسني، و وحتما هذه الأسماء الحسني لم يتحدث المؤلف عنها كلها، ولم يبدي سببا أو أشارة تدل على سبب حديثه عن بعض منها دون الأسماءالأخرى كما أنه لم يضع لنفسه منهاجا أو مقياسا يقيس به المراد بالمصطلحات أو الكلمات الإسلامية $^{4}$ .

وكان أبو حاتم في كتابه يبدو لغويا أكثر منه فقيها، فهو يطنب فيما يتطلبه اللفظ من بحث لغوي، ويقتصد فيما يتطلبه من شح ديني، أخذا بالحيطة، وابتعاد عن مجال الظن والمسائل

<sup>1</sup> ينظر عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص38-39

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>المرجع نفسه، ص39

<sup>11</sup>اي حاتم الرازي، الزينة في الكلمات الإسلامية، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص39–40

الشائكة وهكذا يعتبر كتابه كتابا لغويا يمكن أن تتبين منه تطور هذه الألفاظ في دلالاتها. وما عرض لها من تغير أو تحول أكثر من اهتمامه بالمعنى الإسلامي للكلمة 1. كما أنه لم يحاول أن يجمع بين المعاني الإسلامية التي يظن الدارس العادي أنما متشابهةأو مترادفة، فيعقد بينهما دراسة مقارنة بين الفرق الدقيق بينهما كما في كلمات الأمر والروح مثلا، ولم يلتزم المؤلف كذلك بعصر معين في الاحتجاج بالشعر فهو يمثل بأي بيت من الشعر يراه مناسبا للموضوع الذي هو بصدده وهذا وحده كان كاف لهدم الدراسة الدلالية التطورية في كتابه لأن العصور المختلفة تغير من معنى الكلمة المختلفة تغير من المعاني الدلالية التطورية في كتابه لأن العصور المختلفة تغير من معنى الكلمة الواحدة في استعمالات الشعراء، كذلك لم يحدد المؤلف المقياس الذي أختار على أساسه الكلمات الإسلامية والكلمات العربية فمن المعروف أن كلمة في القرآن يمكن أن تعد كلمة إسلامية وكلمة عربية في نفس الوقت، هذا إلى أنه لا يمكن اعتبار كل كلمة في القرآن الكريم مصطلحاً إسلامياً بالمعنى الذي حددناه في ما قبل.

ولسنا مع ذلك ننكر فضل هذا الكتاب القيم في التنبيه على مثل هذه الدراسات اللغوية، ويكفي أنه اشتهر كتابه على هذه الدراسات المقارنة بصراحة ويفتح باباً كبيراً في الدراسات الدلالية للألفاظ العربية<sup>2</sup>.

وقد تحدث الدكتور مازن المبارك في كتابه "نحو وعي لغوي" في فصل "تطور الدلالة والألفاظ الإسلامية" عن كتاب أبي حاتم الرازي، فذكر في حديثه الملاحظات التي أشرف إليها حول منهج كتاب الزينة يقول الدكتور مازن مبارك " لقد كانت لبعض علمائنا المتقدمين محاولات ناجحة وآراء سديدة في الكثير من قضايا اللغة، ولعل من أبرز المحاولات الناجحة في دراسة تطور دلالة الألفاظ تلك المحاولة العلمية الموفقة التي قام بحا أبو حاتم أحمد بن حمدان الرازي المتوفي سنة 322ه والتي سجلها في كتابه المسمى "الزينة في المصطلحات الإسلامية العربية" ... إن كتاب "الزينة" في حقيقته كتاب في تطور دلالة الألفاظ، بين واضعه فيه معاني العربية" ... إن كتاب "الزينة" في حقيقته كتاب في تطور دلالة الألفاظ، بين واضعه فيه معاني

<sup>. 12</sup>أبي حاتم أحمد بن حمدان الرازي، كتاب الزينة، ص $^{1}$ 

<sup>40</sup>عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص $^2$ 

عدد من الألفاظ التي اختارها من القرآن الكريم والحديث النبوي وكلام الفقهاء ذاكرا هناكان بعضها من معان قبل الإسلام، وما طرأ على دلالتها من تبدل بظهور الإسلام.....

لقد أراد الرازي من وراء محاولته اللغوية في "الزينة" خدمة دينه، نظراً لما بين العربية والإسلام من صلة وثيقة أ...، على أن الرازي لم يقتصر كتبه على المصطلحات الإسلامية العربية وإنما تحدث في كتابه عن اللغة العربية وفضلها.

كما تحدث عما اتسعت له من نحو وعروض.... حتى وصل إلى موضوعه فافتتحه عما بذكر أسماء الله عز وجل وصفاته، وتفسير ما قالت العلماء في معانيها أو عباراتها ثم شرح بعد ذلك معاني أسماء كثيرة تذكر في الشريعة، وذكر معانيها واشتقاقاتها 3

#### تغير المعنى في الدراسات الحديثة:

ودَّ كثير من الدارسين في العصر الحديث لو أمكن تتبع الألفاظ العربية في العصور المختلفة ليبين مدى تطورها من حيث الدلالة، و ليقف على ما أصابحا كلها أو بعضها من تغير في الاستعمال العلمي أو الأدبي، و تعد تلك الدراسات هي أمنية الكثيرين لا لذا فإن دراسة ظاهرة التغير الدلالي في هذه اللغة أمر ضروري لا محالة، وإن اهتمام بهذه الظاهرة ليس أمر جديدًا ولا هو مقتصر على اللغة العربية، بل نجد أن كثيرا من العلماء في الولايات المتحدة الأمريكية والدول الأوروبية كفرنسا وألمانيا وبريطانيا مثلا قد بذلوا جهودا كبيرة في رصد هذه

 $<sup>^{1}</sup>$  مازن مبارك، نحو وعي لغوي، مؤسسة الرسالة بيروت، 1979، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الراوي، الزينة، ص138

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص131

<sup>4</sup> المرجع نفسه، ص7

الظاهرة وتحديد العوامل المؤثرة فيها خلال القرن العشرين أومن هنا يبرز لنا إشكال حول من هم أبرز الباحثين والدارسين الذين تناولوا قضية تغير المعنى لدى المحدثين من الغرب والعرب؟

#### -1 تغير المعنى في الدراسات الغربية الحديثة:

لاقى السيمانتيك التاريخي (يسمى أحيانا semossiolgg) عناية اللغويين في وقت مبكر جدا لا يتجاوز أوائل القرن التاسع عشر، وقد بدأ في ألمانيا أولا، ثم انتقل إلى فرنسا على يدي علماء اللغة الاجتماعيين، من Meillet، وفي هذا القرن حاول العلماء كذلك تقعيد التغيرات التي تحدث للمعنى. وتصنيفها على أسس منطقية، وكان من ما شغل علماء اللغة موضوع تغير المعنى، وصور هذا التغير، وأسباب حدوثه، والعوامل التي تتدخل في حياة الألفاظ أو موتما<sup>2</sup>، لذا اعتنى علماء الدلالة المحدثون بمتابعة أسباب التغير الدلالي.

كان بطريقة استقرائية أريد بها حصر أغلب ما لاحظوه من أسباب ولهذا قام اللغويون المحدثون في الجامعات الأوروبية بدراسة حديثة نسبيا حينما تقاس بالنواحي الأحرى من الدراسات اللغوية، فهم يطلقون عليها اسم (semantics) ويعنون فيها بدلالة اللفظة ونشأتها ونموها ومجال استعمالها في اللغة، وما فيها من عنصر مركزي يشترك فيه كل أفراد الناس، ثم يعرضون لتطور هذه الدلالة بتطور العصور والأجيال وأسباب هذا التطور وعوامله في بحوث مستفيضة توشك أن تصبح علماً مستقلا من علوم اللغة

وأول من وجه الأنظار إلى هذه الدراسة في أوروبا ميشيل بربيل في كتابه: Essai de من وجه الأنظار إلى هذه الدراسة في أوروبا ميشيل بربيل في كتابه: sympathique سنة 51897، حيث وجه فيه عنايته لبحث الدلالة في بعض ألفاظ اللغات القديمة التي تنتمى إلى فصيلة واحدة كاليونانية واللاتينية والسنسكريتية، وانتهى من بحثه

<sup>1</sup> صيني محمود إسماعيل، التقابل اللغوي وتحليل الأخطاء، الرياض، جامعة الملك سعود، عماد شؤون المكتبات، ط1، 1982، مقدمة الكتاب

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد عمر مختار، علم الدلالة، ص235

<sup>3</sup> الجيلاني الشتوي، التغير الدلالي، ص60

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الزينة، ص7

<sup>5</sup> محمود الشعران، علم اللغة، مقدمة للقارئ العربي، دار النهضة، بيروت، د ت، ص291

هذا إلى قواعد عامة في تطور الدلالة غير أن دراسة الدلالة في بادئ الأمر قد اقتصرت على الناحية التاريخية الاشتقاقية للألفاظ، كأن تقارن الكلمة بنظائرها في الصورة والمعنى مما ورد في نصوص قديمة ليمكن إرجاعها إلى أصل معين تفرع إلى عدة فروع في أنحاء مختلفة 1.

ولم يوجه الدارسون في بادئ الأمر عنايتهم إلى جانب الاجتماعي وأثره في تطور الدلالات، ولا حتى المظاهر الإنسانية الأخرى زادت الأثر في تغيرها وتطورها أي أن دراستهم كانت منصبة على النواحي الداخلية في الألفاظ دون اهتمام بالعوامل الخارجة عنها، ثم تطورت الدراسة، وبدأت تعني بالعوامل الخارجية من إنسانية أو اجتماعية، وبدؤوا يتساءلون عن الأسباب التي جعلت بعض الكلمات تنكمش في دلالتها وبعضها ينحدر بعد أن كان ساميا أو يسمو بعد أن كان منحطا، ويعزون كل ذلك إلى أسباب وعوامل مرّت في تاريخ الأمم وأدت إلى مثل هذا التطور أو التغير، على أن بين هؤلاء دارين من وجّه كل عنايته إلى النفس الإنسانية وإلى العاطفة باختلاف الفرد، فمن الناس من يفهمون الشيء المعين فهما خاصاً يخالف فهم غيره، ويصطبغ فهمه بصبغة عاطفية شخصية، فإذا حدث أن مثل هذا الاستعمال الفردي الشخصي يصادف هوى في نفوس جماعة من المستمعين قلدوه، فلذاع وشاع وترتب على ذيوعه وشيوعه نوع من التطور في الدلالة. ولعل أحدث الاتجاهات في دراسة الدلالة أن يعمد الدارس إلى مجموعة من الألفاظ التي تنمي إلى مجال واحد، ثم يدرسها ليتبين منها ما نمت دلالته، وما انكمشت فيه تلك الدلالة بل وما اختفت فيه هذه الدلالة على مرّ الأيام. 2

كذلك كان لدراسة بربيل أثرها في لفت أنظار اللغويين إلى مشكلة المعنى أو إلى تغير المعنى بوجه خاص، فازدادت رغبة اللغويين في محاولة إدراك الظروف الخارجية التي تعين على تغيير المعنى، فأحذوا يبحثون في تاريخ الحياة الثقافية للشعوب التي يدرسون لغاتها بحثاً عن دوافع التي قد تكون من شأنها أن تدفعهم إلى تغيير معنى هذه الكلمة أو تلك.

أبو حاتم الرازي، الزينة في الكلمة الإسلامية، ص8

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص8

<sup>3</sup>ء عمود الشعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، ص292

وهكذا اتجه Jostrier الألماني إلى بحث الكلمات التي تتصل بالذكاء، والتي وردت في نصوص القرون الوسطى للغة الألمانية، كما اتجه غيره إلى دراسة الكلمات التي تتصل بالأخلاق والفضيلة في الشعر تشوسر (chaucer) ويرى هؤلاء الباحثون أن مثل هذه الدراسة أحدى وأنفع من دراسة الكلمات المنفردة المنعزلة أ، وقد لاحظوا أن ما يتعلق به إعجاب الجامعات وما يتخذونه مثلا علياً، أو أمارة على النبالة والرفعة يختلف باختلاف العصور، ومن السهل تعقب أسباب هذه الاختلافات، ففي العصور الوسطى تجمعت متعلقات النبل والإعجاب حول صورة رجل على صهوة جواد وهو الفارس، فقد رفعت جماعة أوروبية كثيرة الكلمة اللاتينية على حصان وهي (caballus) وأصبحت أصلا لكلمات كثيرة تشع نبالة وتبرق رفعة مثل حصان وهي (chivalry) الفروسية، (cavalier) الفارس، فكان الإدراك اللغوي بين ضرورة تضمين ما يرتبط بالكلمات وما تستدعيه الكلمات عند دراسة تاريخها وتغير معانيها، يزداد ويزداد ومن ذلك أن منهم من أخذ يدرس دلالات مجموعات من الكلمات المترابطة التي تستعمل في ميدان من الميادين – ككلمات هذه اللغة أو كتلك المستعملة في رد الأخلاق مثلاكما ذكرنا سابقا<sup>2</sup>

وبعد أن ترجم ما كتبه برييل من الفرنسية إلى الانجليزية ظهرت بحوث وكتب إنجليزية اللغة. أبرزها (معنى المعنى) للناقدين أوغدين وريتشارد Richards اللغة. أبرزها (معنى المعنى) للناقدين أوغدين وريتشارد Theymeaning of Meaning"" في سنة 1923. عالجا فيه مشاكل الدلالة من نواحيها المتعددة المعقدة وبحثاها في ضوء النظم الاجتماعية وفي ضوء الشعور والعاطفة والإرادة من مشاكل علم النفس فأخرجا لنا عملا " جليل الشأن" والفائدة الكبرى التي أداها هذا الكتاب أنه وضح أجلى توضيح ما تتصف به مشكلة طبيعة المعنى من تعقيد، وقد ألزم

الزينة، ص8

<sup>293.</sup> عمود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، ص 293.

<sup>206</sup> غازي مختار طليمان، في علم اللغة، دار طلاس، ط2، 2000، ص

<sup>4</sup>الرازي، الزينة، ص9

هذا الكتاب مؤلفين آخرين أن يدرسوا مشكلة المعنى من وجهات نظر مخالفة، كما صنع الاستاذ "بردجمان".

ولم ينتهي النصف الأول من القرن العشرين حتى شهدنا قوما غير اللغويين يقتحمون بحال البحث الدلالي، ويدلون بدولهم متأثرين في ذلك بما احترفوه من مهن، أو تخصصوا فيه من دراسة، فعالم الطبيعة Bridgman P.V في Bridgman P.V بين بردجمان لابد من الوضوح الدلالي في الكتابات المشهورة التي قام بما الاستاذ بردجمان وسماها "منطق الفيزياء الحديثة" بين الاستاذ بردجمان للقارئ المبتدئ تلك التغييرات الدلالية التي تطرأ على بعض الكلمات عندما يستعملها العالم المتخصص في موضوع تخصصه فكلمتان مثل "الزمان" و "المكان" من الكلمات اليومية المألوفة، ولكن لكل هذين المصطلحين عند الفيلسوف، أو عالم الفيزياء مثلا دلالة تختلف عن دلالته المألوفة في الأحاديث اليومية 3 كذلك اصطبغت دراسة (Thurman Arnold) في المقانون حيث حدثنا عن سيطرة الألفاظ علينا وخضوعنا لها خضوعا يشبه العبودية، ثم أيسنا من علاج لهذه الحالة، ولم يجد مخرجا منها إلا بدواء مؤقت يمكن أن نستمده من تحديد الدلالات

أما أولئك الصحفيون من هواة البحث اللغوي أمثال  $^{5}$  ألفرد كورتيس الذي يعتبر من أوج الكتاب غير اللغويين ، ومن أبلغهم نفوذا وهذا راجع إلى عوامل منها صياغته اللفظية البارعة  $^{6}$  Of  $^{5}$  Stuatchase  $^{6}$  Science  $^{6}$  Sanity وهــذا في كتابـه

<sup>1</sup> محمود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، ص294

 $<sup>^2</sup>$ الرازي، الزينة في الكلمة الاسلامية، ص $^2$ 

<sup>3</sup>مود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ، ص295.

<sup>4</sup>الرازي، الزينة، ص9

<sup>5</sup>المرجع نفسه، ص

<sup>6</sup> محمود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، ص297

words Tynny (نيويورك 1938)، فقد نزلوا بالبحث الدلالي إلى مستوى جمهور الناس، وأوحوا إليهم بآمال كبار عن طريق البحث في الدلالة، ذلك البحث الذي سيؤدي في رأيهم إلى تجنب ما يصيب الإنسانية من ويلات، وإلى علاج متاعب البشر من منازعات أو خصومات أو حروب، وهم في كتابتهم متأثرون بجوهم الصحفي وما فيه من إسراف في عرض المسائل، ولذلك كانت كتبهم أقرب لأعمال الهواة منها ببحوث العلماء المتخصصين 1

وأخـيراً نـبرز تساءل لـ Cohen حـول تغـير المعنى في صـدر كتابـه ( TheyDiversity of Meaning) قائلاً: "هل يتغير المعنى؟ ثم أجاب قائلاً: إن نفس الكلمات، بسبب تطور اللغة خلال الزمن تكسب معنى آخر وتشرح فكرة أخرى وعلى هذا فإن ما نعنيه بتغير المعنى هو تغيير الكلمات لمعانيها"2.

## 2-تغير المعنى في الدراسات العربية الحديثة:

لقد حدث تطور كبير في مفاهيم المصطلحات القديمة في العصر الحديث واتخذت أبعاداً أخرجتها من تلك الدراسة "الأولية" ووسعت مجال البحث فيها قير أن المحاولة الأولى لبعض علماء العربية قد أصابحا في العصور المتأخرة ما يشبه النكسة، وظلت جهود العلماء المتقدمين تتردد كما هي في كتب المتأخرين دون فهم صحيح لها في غالب الأحيان 4، ففي العصر الحديث تعددت الدراسات القرآنية المتخصصة وبدت الدراسات أكثر تحديدا للهدف الذي يسعى المؤلف وأكثر موضوعية، وأوضح منهجية في البحث، وفي أثناء هذه الدراسات يلتقط القارئ بعض اللطائف من الإشارات الممتازة في فهم آيات الله عزّ وجلّ، وكلمات كتابه الكريم، ولكن مع ذلك لم نجد فيها دراسة متخصصة حول المصطلحات الإسلامية في القرآن

<sup>1</sup> محمود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، ص10

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>أحمد عمر مختار، علم الدلالة، ص235

<sup>3</sup> منقور عبد الجليل، علم الدلالة أصول و مباحث في التراث العربي، ص41

<sup>4</sup> الرازي، الزينة في الكلمات الاسلامية، ص10

الكريم مقارنة بما سبقها من دلالات مستمدة من الشعر الجاهلي، وربما يكون هذا البحث دراسة علمية في الطريق نحو هذا الموضوع 1

فمن بين المؤلفين العرب في الدراسات اللغوية العربية الحديثة التي ألفت في كتب التطور اللغوي، وأسباب تغير المعاني الذي هو مجال بحثنا الدكتور علي عبد الواحد وافي الذي يجمع عوامل تطور المعنى في أربعة طوائف<sup>2</sup>:

(إحداها) انتقال اللغة من السلف إلى الخلف

(ثانيها) تأثر اللغة بلغة أو لغات أخرى

(وثالثها) عوامل اجتماعية ونفسية وجغرافية، كحضارة الأمة نظمها وعاداتها وتقاليدها وعقائدها، وثقافتها واتجاهاتها الفكرية ومناحي وجدانها ونزوعها، وبيئتها الجغرافية...، وما إلى ذلك  $^{3}$ , كذلك الدكتور إبراهيم أنيس  $^{4}$ ستاذ علم اللغة السابق بجامعة (القاهرة) الذي تطرق في كتابة "دلالة الألفاظ"، الذي ظهرت طبعته الأولى عام 1958م في الفصل السابع حول "التطور الدلالي" وبين لنا ظاهرة التطور سواء عند الغرب أو العرب حيث قال "فالتطور الدلالي ظاهرة شائعة في كل اللغات يلمسها كل دارس لمراحل نمو اللغة وأطوارها التاريخية" أطاهرة شائعة في كل اللغات يلمسها كل دارس لمراحل في اللغة وأطوارها التاريخية "أ

كما ذكرت كلمات كثيرة من الكلمات الدارجة في لهجات الخطاب بمصر ومقارنة دلالتها وما حصل من تغير في المعنى بما كانت عليه اللغة العربية الفصحى وهذا من حلال ما عقده إبراهيم أنيس فصلا في كتابه " دلالة الألفاظ" وضح فيه أسباب تغير المعنى ومظاهره والتي تشبه بمظاهر وأغراض المرض وحصرها في خمس مظاهر هي: تخصيص الدلالة وتعميم الدلالة من الخطاط الدلالة، رقي الدلالة، تغيير مجال الاستعمال وتخصيص الدلالة يعني تحويل الدلالة من

<sup>41</sup>عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص47

<sup>3</sup> على عبد الواحد الوافي، علم اللغة، نحضة مصر، مصر، ط1، 2004، ص249

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>أحمد عمر مختار، علم الدلالة، ص29

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص123

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ينظر المرجع نفسه: من ص124 إلى 127

المعنى الكلي إلى المعنى الجزئي أو تضييق مجال استعمالها، أما تعميم الدلالة فمعناها أن يصبح مجال استعمال أوسع من قبل، أما رقي الدلالة وانحطاطها فيدرجه علماء الدلالة تحت مصطلح "نقل المعنى إلى القمة وتقبط إلى الحضيض في وقت قصير، فكانت دلالة طول اليد كناية عن السخاء والكرم وهي قيمة عليا ولكنها أصبحت وصفا للسارق إذ يقال له طويل اليد وأما تغير مجال الاستعمال بنقل الدلالة من مجالها الحقيقي إلى مجال المجاز فيمثلون لها بكلمة رسول "التي كانت تطلق على الشخص الذي يُرسَل لأداء مهمة ما" فحول مجال استعمالها الدلالي فأضحت تطلق على شخص "النبي" بحيث تبادر إلى الذهن كلما استعملت ضمن الخطاب اللغوي العادي ألي العادي العدول العادي العدول ا

مما لا شك فيه أن انتقال لغة من جيل إلى جيل آخر يصيبها التغير في ألفاظها وتندثر بعض تلك الألفاظ وتحي ألفاظ أخرى ونلمح ذلك جلياً في فترة الجاهلية وفترة الإسلام، كما أن الألفاظ التي تظل قائمة في التالي (الخلف) يصيب دلالتها كثير من التغيير مثلا لفظة (الصلاة) تعني في الجاهلية طلب الدعاء، بمجيء الإسلام يتسع معناها لتشمل الحركات الصوتية والجسمية المبدوءة بتكبيرة الإحرام والمختومة بالسلام<sup>2</sup>

# أنواع التغير الدلالي:

يحدث التطور الدلالي تدريجياً في أغلب الأحوال، ولكنه قد ينتهي الأمر بتغيير كبير في المعنى، وإن تغيرات المعنى غالباً ما تكون صدى لتغير الميول الاجتماعي، وإن هذه الميول الاجتماعية أوضح في حالة "التغير الدلالي" منها في حالة "التغير الصوتي"

<sup>1</sup> منقور عبد الجليل، علم الدلالة أصوله ومباحثه، ص72

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص102

وقد استطاع اللغويون بعد طول النظر في ما يطرأ على المعاني من تغيرات في لغات كثيرة، أن يحصروا هذه التغيرات في أنواع رئيسية تصدق على جميع اللغات، ونأخذ الآن في التعريف بأنواع التغير الدلالي<sup>1</sup>:

# -1 التغير الانحطاطي أو الخافض

هذا النوع من التغير في المعنى يصدق على الكلمات التي كانت دلالتها تعد في نظر الجماعة "نبيلة" "قوية" "رفيعة" نسبياً ثم تحولت هذه الدلالة فصارت دون ذلك مرتبة، أو أصبح لها ارتباطات يزدريها الجماعة.

وقد لوحظ أن أكثر الكلمات التي تميل إلى أن تنحط دلالةً هي على وجه خاص تلك الدائرة حول الجنس وما يتصل به، و حول الطبقية، وحول ما يثير في الجماعة الكلامية مشاعر كالخجل، كأسماء قطع الملابس الداخلية أو الخوف والذعر...إلخ، وحول "الألقاب"، وحول ما يثير بطبيعته اشمئزازً أو نفوراً.

ومن الملاحظ أن الملابس الخاصة كثيراً ما تتغير الأسماء الدالة عليها وما ذلك إلاّ لأن الاسم الأول يصيبه "الابتذال" وتتعفف عنه الجماعة في حيل من الأجيال فتصطنع أسماء أخرى له، ثم يصيبه الثاني ما أصاب الأول وهكذا $^{3}$ .

ومثال ذلك أن كلمة "السيد" كانت تعني قديماً سيد القوم أو زعيم القبيلة ولا تطلق إلا على من له سيادة ظاهرة أو سلطة فعلية، لكن معناها انخفض حديثاً إذ صارت تطلق على من له سيادة طاهرة أو سلطة فعلية، لكن معناها انخفض حديثاً إذ صارت تطلق على كل رجل ولم يكن سيدا في مجتمعه، وهي مع ذلك كلمة مجاملة واحترام، أي إن معناها لم ينخفض إلى مستوى الحقارة بل صار معنى عادي4، كذلك إلغاء الألقاب في مصر الحديثة وتلقيب المواطنين جمعا بلقب "السيد" أصابخمول الألقاب القديمة ذات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، ص280

<sup>256</sup>ينظر إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص

<sup>281</sup>مود السعران، علم اللغة مقدمة لقارئ العربي، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الجيلاني الشتوي، التغير الدلالي، ص75-76

العظمة والبريق مثل "الأمير" و"صاحب السمو الأمير" و"الباشا" و"البيك" "والأفندي" 1...

## 2- التغير المتسامي:

يتضح من اسم هذا النوع من أنواع التغير في المعنى أن يطلق على ما يصيب الكلمات التي كانت تدل أو تشير إلى معان "هينة" أو "ضعيفة" أو "وضيعة" نسبياً، ثم صارت تدل في نظر الجماعة الكلامية على معان "أرفع" أو "أشرف" أو "أقوى" إلخ ومن أشهر الأمثلة الموضحة لهذا النوع ما يتعلق بالمستويات الاجتماعية والفوارق الطبقية<sup>2</sup>

و أهمأنواع هذا التغير انتقال كلمات من مجال الاستعمال العادي إلى مجال المقدسات الدينية والعبادات، فكلمة الرسول مثلا لها استعمال عادي لم يقع إهماله وهو كل مبعوث من جهة إلى أخرى، لكنها تستعمل في مجال ديني أرقى حين يراد بماكل رسول بعثه الله تعالى لهداية الناس<sup>3</sup>.

# $^{4}$ . التغير نحو التخصيص أو تخصيص المعنى

ليس المقصود بالتغير هنا التغير الذي يطرأ على صيغة اللفظ، بل التغير المتعلق بمفهوم اللفظ، أي المسميات التي يطلق عليها. ومعنى ذلك أن يكون اللفظ في أصله الوصفي يطلق على معنى واسع، لكنه لعدة أسباب تختلف من لفظ إلى آخر يتجه مدلوله بكثرة الاستعمال نحو الضيق حتى يشتهر إطلاقه على معنى مخصوص، وقد يهمل المعنى العام، وقد يستعمل نادراً

وهذا النوع من التغير كثير في اللغة العربية، وقد اهتم به علماء اللغة وتكلم عليه علماء أصول الفقه خاصة في مباحث الحقيقة الشرعية المتخصصة في بعض الألفاظ بمعاني شرعية 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، ص281

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> انظر إبراهيم أنس، دلالة الألفاظ، ص154–155

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>الجيلاني الشتوي، التغير الدلالي، ص72

<sup>4</sup> انظر إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص148-150

ومن أمثلة ذلك أن التيمم يطلق في الأصل القصد فخصصه الشرع بقصد الصعيد الطيب للقيام بالطهارة البدينة المعروفة<sup>2</sup>

# 4-التغير نحو التعميم أو تعميم المعنى:3

إن هذا الصنف من التغير عكس الذي قبله، ومعناه أن يكون اللفظ خاصاً بمدلول معين ثم يقع توسيعه عند الاستعمال، فيطلق على عدة أفراد تشارك المدلول الأصلي في وجه من الوجوه، ويعتبره اللغويون القدامى نوعاً من أنواع القياس في اللغة حيث تقاس على أصول الأسماء مسميات أخرى تلحق بما 4 أما علماء الدلالة المحدثون فيرون أن هذا التوسع نتيجة لإسقاط بعض الملامح التمييزية للفظ  $^{5}$  والمقصود بالإسقاط في كلامهم إلغاء بعض المخصوصيات التي تميز بما اللفظ حتى يصير اللفظ عاماً يطلق على المعنى الخاص وعلى غيره 6 ومن أمثلة ذلك أن أصل "الورد" إتيان الماء، ثم توسع العرب في الاستعمال فتغيرت دلالته نحو التعميم فصار إتيان كل شيء ورداً والنُعْجَة" أصلها طلب الغيث ثم كثر استعمالها فصار كل

 $^{7}$ و "المنيحة" أصلها أن يعطى الرجل الناقة فيشرب لبنها أو الشاة ثم صارت كل عطلة منيحة

# $^{8}$ التحول نحو المعانى المضادة

طلب انتجاعا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الجيلالي الشتوي، التغير الدلالي، ص72

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص72

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص 152–152

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السيوطي، المزهر، ج1، ص427

 $<sup>^{246}</sup>$ أحمد عمر مختار، علم الدلالة، ص

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>الجيلالي الشتوي، التغير الدلالي، ص73

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>المرجع نفسه، ص73

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> محمود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، ص285

هذا النوع من التغير ليس كالأنواع السابقة التي يحافظ فيها المعنى الجديد على الوجه من الوجوه العلاقة مع المعنى القديم، بل هو تعدد على وجهة التباين، غير أن هذا التباين قد يكون بين معنيين متضادين لا يمكن اجتماعهما وهذا يعني أن الأضداد عند الأصوليين هو "اللفظ الموضوع لكل واحد معنيين فأكثر" وهذا التعريف يدل على أن المشترك عند الأصوليين ليس تغيراً دلالياً لأنه لفظ موضوع أصالة للدلالة على أكثر من معنى، أي أنه يدل على كل معانيه دلالة حقيقية لا بطريق النقل ولا بطريق المجاز  $^2$  وهو ما أكده الرازي حين زاد في تعريفه قيد الحقيقة وقيد الوضع الأول فقال: "هو لفظ موضوع لحقيقتين مختلفتين أو أكثر وضعاً أولا من حيث هما كذلك"

أما سبب الاشتراك فأكثره أن تضع كل قبيلة اللفظ نفسه لمسمى يختلف عن مسمى الذي تضعه القبيلة الأخرى ذلك اللفظ ثم يشتهر الوضعان، فيحصل الاشتراك.

وهناك سبب آخر أقل من الأول وهو أن يضع اللفظ واضع واحد لمعنيين أو أكثر قصد إجمال المعنى أو إبحامه.

فهذا الاصطلاح الأصولي يحصر المشترك في نطاق ضيق هو الوضع الأول، ويخرجه من دائرة الاستعمال التي قد تحدث وضعاً طارئا يسمى النقل لكن المشكل أن هذا الوضع الأول والحقيقي لأكثر من معنى يصعب التعرف عليه بأدلة خاصة بالنسبة إلى اللغويين المعاصرين لأن تاريخ تأسيس الكلمات الأولى يكاد يكون مجهولاً جهلاً كلياً، ومتابعة ذلك بين الوضعين المتعدد بين القبائل أمر عسير ولا مفر من اللجوء إلى الاستعمال لمعرفة المشترك وليس من الضروري دائما إخراج المنقول من الاشتراك اللفظي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص78

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص79

<sup>3</sup> ينظر محمد سلو محمد العوا، الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، دار الشروق، القاهرة، بيروت، ط1، 1998م، ص54-55

ويمكن القول بناءً على ذلك أن المشترك هو اللفظ الواحد الدال على معان متعددة سواء كانت هذه الدلالة بالوضع الأول حسب اصطلاح الأصوليين أما بالنقل حسب أكثر اللغويين 1

والحاصل أن الاشتراك بالمعنى العام الذي ذكرناه قد يكون بين معنيين أو عدة معان مختلفة غير متضادة، مثل العين التي تطلق على الباصرة، والجارية، والذهب والفضة، وغير ذلك<sup>2</sup>، وقد يكون بين معنيين متضادين مثل "الجون" للأسود و "البيض" و "الناهل" للريان والعطشان.

وبهذا تكون الأضداد نوعاً من أنواع المشترك، وهي حين يكون سببها الوضع الأول لا تعتبر تغيراً دلاليا، وهذا أمر يصعب التحقق منه لكنّ أكثر أسباب وجود الأضداد في اللغة تعود إلى الاستعمال الذي يغير الدلالة من معنى أصلي إلى معنى مضاد<sup>3</sup>

ومن أمثلة ذلك لفظ "الصريم" مثلا يطلق على الليل وعلى ضده النهار، أي يقال الليل الصريم والنهار الصريم، لأن الليل ينصرم من النهار والنهار ينصرم من الليل، فأصل المعنيين من باب واحد وهو القطع، وكذلك الصاروخ: المغيث والصاروخ المستغيث<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الجيلالي الشتوي، التغير الدلالي، ص78

 $<sup>^{2}</sup>$  القوافي، بقائس الأصول في شرح المحصول، مكتبة نزار، مكة، د ت، ج $^{2}$ ، ص

<sup>3</sup> الجيلالي الشتوي، التغير الدلالي، ص78

<sup>4</sup> صبح صالح، دراسات في فقه اللغة، دار العلم للملايين، بيروت، ط1، 2004، ص312

#### مجالاته:

نستطيع أن نُعِّد انتقال الألفاظ من الإطار الحسي إلى الإطار التجريدي مسلكاً لغوياً مطرداً، وقد سلكت العربية هذا المسلك حينما ودعت جاهليتها، وعكفت على الكتاب والسنة تدرسها وتفسرها 1.

وليس مستغرب أن ينسى الناطقون ما بين الدلالتين الحسية والمجردة من نسب، لأن كثرة استخدام الكلمة في معنى مجازي تؤدي غالبا إلى انقراض معناها الحقيقي، وحلول هذا المعنى المجازي محله 2 ومن أمثلة ذلك ما يلى:

فقد ترمي بالنفاق المداهن الخب، ولا تدري أنك تدخله في جحر الضب، وتأويل ذلك أن "النفق سرب في الأرض، له مخلص إلى مكان، والنافقاء موضع يرققه اليربوع من جحره، فإذا أتى من قبل القاصعاء ضرب النافقاء برأسه فانتفق أي حرج". هذا هو المعنى الحسى الذي ذكرته المعاجم، وأما المعنى الجحرد الذي تأخر ظهوره عن المعنى الحسى فهو "نافق في الدين":

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عازي مختار طليمات، في علم اللغة، ص236

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> على عبد الواحد وافي، علم اللغة، ص294

ستر كفره وأظهر إيمانه، ولا ريب أن هذا المعنى المجرد أحدث عهداً، ولكنه أشيع ذكراً، ولذلك قيل "ومنه اشتقاق النفاق، لأن صاحبه يتكلم خلاف ما يظهره"1.

#### علاقاته:

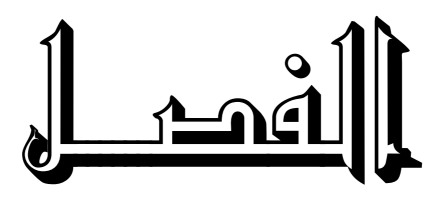
قد يدخل هذا السبب في السبب السابق، في شكل الانتقال من الدلالات العينية إلى الدلالات التجريدية نتيجة لتطور العقل الإنساني ورقيه

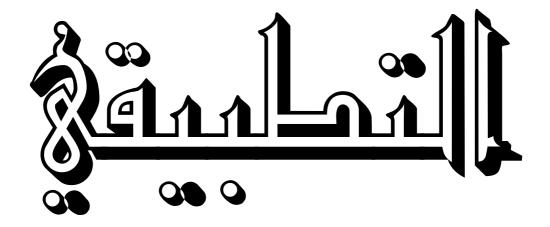
وانتقال الدلالة من المجال المحسوس إلى المجال المجرد يتم عادة في صور تجريدية، ثم تنزوي الدلالة المحسوسة، وتندثر، وقد تظل مستعملة حينا إلى جانب الدلالة التجريدية لفترة تطول أو تقصر<sup>2</sup>، وقد يكون هذا في شكل علاقات بين مجموعات حسية ومجردة، وقد حدث مثل هذا بالنسبة للكلمات الدينية كالصلاة والزكاة والحج والوضوء والتيمم، فالألفاظ الدينية تفرعت إلى حقلين حسي ومجرد فاستمرار استخدام اللفظة للمدلول القديم وإطلاقها على المدلول الحديث للإحساس بالاستمرار الوظيفي، ويمكن القول على وجه العموم أن الاتجاه يميل نحو التضييق في معنى الكلمة حين تنتقل من العام إلى المجالات المتخصصة<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> في علم اللغة، ص 236-237

<sup>2</sup> ينظر: إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص 161–162

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص239





الفصل التطبيقي

I– تمهید

II الألفاظ المجردة من القرآن الكريم في السور المكية.

III الألفاظ المحسوس من القرآن الكريم في السور المكية.

#### تمهيد

أما بالنسبة للجزء الثاني الذي يعتبر الجزء التطبيقي لمعرفة تغير المعنى لألفاظ السور المكية ولمعرفة المجرد و المحسوس منها وما طرأ عليها من تغير دلالي والمعروف أن السور المكية هو ما نزل قبل الهجرة، وما وقع خطابا لأهل مكة وقد ورد في الإتقان في علوم القرآن لجلال الدين السيوطي، أن عدد سور المكية التي نزلت تبلغ حوالي اثنان وثمانون سورة أ، ومن خلال إحصائنا لجميع الألفاظ المشهورة من أجل معرفة تلك التغيرات الدلالية التي تطرأ عليها تغير في المعنى خلال زمنيين مختلفين هما العصر الجاهلي والعصر الإسلامي فعدد آيات السور المكية كما ورد في المصحف الإلكتروني حوالي أربعة آلاف وأربع مئة و سبعون آية، وحوالي ألف لفظة 2.

ومن خلال دراستنا لهذه الألفاظ قسمناها إلى ألفاظ محسوسة وألفاظ محردة لمعرفة نسب وجود الكلمات المحسوسة والمجردة في القرآن الكريم، فاخترنا ما يبلغ ستين لفظة، كما رتبنا الألفاظ على أساس الأكثر ورودا في آيات السور المكية.

- 1- الألفاظ المجردة في السور المكية هي: الكافر والكفر،المؤمن،الإيمان،الهدى والظلال، الرحمن والرحيم،الذكر،المسلم والإسلام،الحمد والشكر ،الأجر والثواب ،التقوى، المحسن والإحسان، الخلد،العقاب والعذاب، الدين،الساعة، القضاء والقدر،الحلف والقسم،الجحيم ،النجوى ،الخشوع ،الغيث والمطر،الفؤاد،الجاهلية،الأحزاب، سجين،الصور والناقور، عدن ،الطهارة ،القارعة ،الحاقة ،الزقوم ،الحطمة،الصمد،الصاخة،الغسلين،الرقيم.
  - 2- الألفاظ المحسوسة في السور المكية هي: الرسول والنبي، الكتاب والقرآن، النصر والفتح، القلب، السحود، الصلاة ،الزكاة، الميزان، التبتل.

<sup>.</sup> حلال الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ص22-26.

المصحف الإلكتروني (www.Quran.com).

## الألفاظ المجردة من القرآن الكريم في السور المكية $-\mathbf{I}$

## 1- الكافر والكفر:

ويبدو أن المعنى الأساسي للكلمة معروف في العصر الجاهلي، فقد ذكروه في أشعارهم بمعنى تغطية أي شيء، فالتراب إذا غطى الرماد فهو رماد مكفور، والماء في النهر إذا غطى ما فيه فهو نمر مكفور وعليه قول المتلمس عندما ألقى الصحيفة التي أمر فيها عمرو بن هند<sup>1</sup> بقتله:

القيتهَا بالثني في جنب كافر \*\*\* كذلكَ القي كلُ قط مظلل رضيتُ لها بماء كما رأيتهَا \*\*\* يجولُ بها التيارُ في كُل جدْوَل

وفي القرآن الكريم وردت مادة كفر و ما اشتق منها في خمسمائة وأربعة وعشرين آية في السور المكية، وإصرار القرآن على استخدام المادة في هذه الآيات جميعها يدل دلالة واضحة على أن معناها أصبح ذا دلالة اصطلاحية ولا ينفي هذا الحكم ورود بعض الآيات كانت فيها كلمة "كفر" أو إحدى مشتقاها تعنى كفران النعمة وجحودها أو ستر الشيء و تغطيته.قالتعالى "قَالَ هَذَامِنْ فَضْلِ رَبِي لِيَبُلُونَيءَأَشْكُرُ أُمْ أَكْفُرُ"<sup>2</sup>

### 2- المؤمن والإيمان:

والإيمان من الفعل آمن بالشيء أي صدق، وقال الجوهري آمن ؛ أأمن، والإيمان هو التصديق كما ذكر صاحب التهذيب اللغة، وأصل المادة يعني الأمن الذي هو ضد الخوف، والأمانة ضد الخيانة، وفعله آمنت فأنا آمن، ويقال رجلي أمين أمان أي له دين وقيل مأمون به ثقة 3، قال الأعشى:

 $^{4}$ ولقدٌ شهدتُ التاجرَ الأمان موروداً شرابهُ

<sup>112</sup> و قتيبية، الشعر والشعراء، دار الثقافة، بيروت، 1969، ص112

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> العنكبوت، الآية: 176

<sup>3</sup> لسان العرب، مادة أمن

<sup>4</sup> ديوان الأعشى الكبير، ميمون بن قيس، شرح وتعليق الدكتور محمد محمد حسين، المكتب الشرقي للنشر والتوزيع، بيروت، 1968، ص67.

ويبدو أن الكلمة تطورت في معناها من الأمن ضد الخوف أولا ثم إلى الأمانة ضد الخيانة ثم الإيمان بمعنى التصديق، فأرتبط الإيمان بالصدق ارتباطا سلوكياً حتى صار كأنما هو معناه الأساسي<sup>1</sup>، وهذه الدلالة هي التي فيها أغلب السور المكية قال تعالى: " وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْمًا وَلا هَضْمًا" وقال أيضا : "وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ" ومازال الكثير من الآيات التي ارتبط الإيمان فيها بالصدق<sup>4</sup>، كما وردت اللفظتان في حوالي أربعمائة موضع.

#### 3- الهدى والظلال:

الهدى يقابل الضلال في الشعر الجاهلي وفي القرآن الكريم، وفي الشعر الجاهلي حملت كلمة "الهدى" معنى الرشاد ودلالة الطريق، وماكان أحوج الناس في الجاهلية إلى الهدى والهداة، فبلادهم صحراء تستدعي الترحال في كل حين والحذر والحيطة في كل شيء، فلابد إذن من الهداية في كل أمر، في وعرة الطريق، ولذلك كثرت هذه المادة اللغوية في أشعارهم 5، قال تأبط شراً يصف دخوله شعباً وعرة دونما هاد:

ومنَ الليالي ليلةُ مزؤدة \*\*\* غبراءَ ليس لمن تحشمهَا هاد وقال سنان بن أبي حارثة:

وقد قابل الشعراء الجاهليون بين الهدى والضلال، لأن الضلال هو السير على غير هدى، أي بلا دليل، ولا رفيق مؤنس، وهذا معناه الضياع التام الذي لا يدري فيه

أبو عودة التطور الدلالي، ص 255

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة طه الآية: 112

 $<sup>^{28}</sup>$ سورة غافر، الآية  $^{28}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لسان العرب، مادة سلم

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص 319

 $<sup>^{6}</sup>$ الأصمعي، الأصمعيات، تحقيق أحمد محمد شاكر وعبد السلام هارون، بيروت لبنان، ط $^{6}$ ، د ت، ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>المرجع نفسه، ص209

الإنسان شيئاً عن نفسه، ويقال في معاجم اللغة: ضل في الأرض ضلالا إذا لم يهتد إلى السبيل، وضل في الأمر ضلال، إذا لم يهتد إليه، وذهب فلان ضلة إذا لم يدر أين يذهب أ. قال عدي بن علاء الغساني يصف طعنة نجلاء واسعة:

وغموسٌ تضلُ فيهَا يدُ الآسي \*\*\* ويعيا طبيبهَا بالدواء 2

وهكذا نجد أن الشعر الجاهلي قد استعمل الهدى والضلال بمعنى عام مستمد من ضرورات البيئة، فالهدى هو الاهتداء إلى الطريق وإلى الرأي الصحيح والضلال هو الضياع والتيه أو الرأي الخاسر والتفكير الخاطئ<sup>3</sup>.

أما في القرآن فقد ورد الفعل هدى وما يشتق منه في أغلب سور المكية أي حوالي ثلاثمائة، منها تسع وسبعون آية وردت فيها صيغة "هدى" و ستة وأربعون موضعا ذكر فيه الهدى في مقابل الضلالة، فقد ذكر الفعل ضل وما يشتق منه في القرآن حوالي مئة موضع منها سبعة وثلاثون ذكر فيها الضلالة بهذه الصيغة نفسها، وخصصت كلمة الهدى في إتباع دين الله وذلك واضح في آيات الله عز وجل وسنورد أمثلة من الآيات المكية قال تعالى: "وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَى" وقال تعالى: "إنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَىٰ وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ (80) وَمَا أَنتَ بِهَادِي الْعُمْي عَن ضَلَالَتِهِمْ أَنْ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ "

أبو عودة، التطور الدلالي، ص320

<sup>152</sup> الأصمعيات، ص $^2$ 

<sup>3</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص320

<sup>4</sup> ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، ص320

<sup>5</sup> سورة الضحي، الآية: 07

<sup>6</sup> سورة الأعراف، الآية: 43

ويمكن القول أن الهدى والضلال كان معنيين عامين في الحياة الجاهلية محسوسا الدلالة لكن القرآن الكريم خصص دلالتهما من التجريد وأصبحا من ألفاظ العقيدة الإسلامية<sup>1</sup>.

#### 4- الرحمان الرحيم:

"أولو الأرحام" و "الرحمة" و "صلة الرحم"؛ الأصل اللغوي لهذه المصطلحات جميعاً هو الرحم التي هي منبت الولد كما عرفّها علماء اللغة² وقد ذكرها عبيد بن الأبرص بقوله:

وقد سمي الأقارب الذين يجتمعون في النسب بأنهم ذوو أرحام أي تجمع بينهم أرحام متقاربة، وقد أطلق هذا التعبير في الفرائض على الأقارب من جهة النساء فصار يقال: ذوو رحم محرم و محرم، وهو لا يحل نكاحه كالأم والبنت والأخت والعمة والخالة. وعن هذا المعنى استعير تعبير صلة الرحم أي رعاية الأقارب الذين تجمع بينهم الأرحام 4؛ قال الأعشى:

أما لطَالب نعمةً يمتها \*\*\* ووصال رحم قدْ تضعتُ بلاهَا $^{5}$ 

والرحمة مصطلح في القرآن جردت دلالتها لأنما توجه القلوب إلا الله عز وجل، ولم يرد ذكر الرحمة في القرآن إلا مقترنا بالله تعالى، فالله ذو الرحمة ومنه الرحمة ويدخل من يشاء في رحمته ، وقد وردت في آيات قليلة على أنها صفة من صفات الله المحردة

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، ص $^{20}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ لسان العرب، مادة رحم.

<sup>3</sup> ديوان عبيد بن الأبرص، شرح أحمد عدرة، دار الكتاب العربي، بيروت، 1994، ط1، ص22.

<sup>4</sup> أبو عودة ، التطور الدلالي، ص107

<sup>57</sup>ديوان الأعشى، ص57

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>أبوعودة التطور الدلالي، ص107.

في مثل قوله تعالى: "وَلَقَدْ جِئْنَاهُم بِكِتَابٍ فَصَّلْنَاهُ عَلَىٰ عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ"1.

والرحمان الرحيم صفات من أسماء الله الحسنى المحردة الدلالة، قال بعضهم أن الرحمان اسم للرحيم صفه، وكلامها مشتق من الرحمة، وقال آخرون أن في الرحمان من المبالغة ما ليس في الرحيم. ولذلك قالوا رحمان الدنيا والآخرة. وقد وردت في أشعار كثير فيها ذكر الرحم والرحمة والرحمان ومنها قول سلامة بن جندل:

عَجلتُمْ حجتيْن عليكمْ \*\*\* ومنْ يَشأ الرحمانُ يعقدْ و يطلقُ

لكن في العصر الحديث انشغل المفسرون في محاولة إيجاد الفرق بين الرحمة و بين الرحيم فتعرضوا للفروق التي ذكرها السابقون، وهو أن الله عز وجل هو الرحمان في الدنيا وأنه سبحانه هو رحيم في الدنيا والآخرة. ويعتبر عبد الرزاق نوفل من الأستاذ الذين قاموا بهذا العمل، حيث يورد الآيات التي تشهد على أن الله الرحمان لم يرد إلا في الآيات التي تتحدث عن الحياة الدنيا ولكن الحقيقة أن في القرآن الكريم آيات كثيرة ورد فيها ذكر الرحمان مع ذكر الآخرة منها قوله تعالى: "يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا" وذلك يوم القيامة وقوله تعالى: "إِنْ كُلُّمَنْ في السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا" وذلك يوم القيامة وقوله تعالى: "الْمُلْكُ يَوْمَئِذٍ الْحَقُّ لِلرَّحْمَن وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَافِرِينَ عَسِيرًا " . كما وردت اللفظتان في مئتين وستة وثلاثين موضعاً في آيات السور المكية.

<sup>1</sup> سورة الأعراف الآية: 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>أبوعودة، التطور الدلالي، ص107–108

<sup>136</sup>الأصمعيات، ص

أبوعودة، التطور الدلالي، ص109

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة مريم، الآية: 85

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة مريم، الآية: 93

 $<sup>^{7}</sup>$ سورة الفرقان، الآية 26.

### 5- الذِّكر:

الذِّكر في اللغة العربية هو الحفظ للشيء. وهو أيضا يجري على اللسان، والذكر لغة في الذكر. وفعله ذكر يذكر ذِكراً و ذكراً ويقال في اللغة تذكره أو أذكره وأذكره وأذكره والذكر والذكرى والذكرة كلها نقيض النسيان وفي هذا قال كعب بن زهير أي أنى ألم بك الخيال يطيف \*\*\* ومطافه لك ذُكره وشغوف

أما في القرآن الكريم فقد ورد الذكر وما يشتق منه في مئتين وثمانين آية في السور المكية ويمكن القول أن كلمة الذكر في القرآن الكريم أصبحت من قبيل المشترك اللفظي، الذي تؤدي فيه الكلمة عدة معان، ولكن هذه المعاني يمكن إرجاعها إلى معنى واحد وهو المعنى الاصطلاحي الذي استمر لهذه الكلمة، فالقرآن الكريم هو أصل ذكر الله. فلا عجب أن يكون هو الذكر وصفته للذكر، ومنه يستمد الشرف.قال تعالى "وَإنَّهُ لَذِكُرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوُفَ تُسْتَلُونَ".

## 6- المسلم والإسلام:

وكلمة الإسلام كلمة عربية الاشتقاق: يقال سلم يسلم سلامة وسلاماً، وسلمه الله من الأمر وقاه إياه البراءة وتسلم منه تبرأ، قال أبو منصور نسلم منكم سلاما ولا بحاهلكم والإستسلام: الانقياد والسلم بالكسر السلام، وسلم من البلاء البلاء وسلم من المرض بمعنى برئ، وسلم إليه الشيء وسلمه، وسالمت العدو وأسلم في كذا وأسلم لأمر الله وسلم واستلم  $^{6}$ .

ومن هنا يظهر أن كلمة الإسلام تعني عدة معاني متقاربة، ترد كلها إلى أصل واحد وهي (أسلم الشيء= دفعه) و (أسلم= خضع وانقاد) و(أسلم= تبرأ)

 $<sup>^{1}</sup>$ لسان العرب، مادة ذكر

<sup>2</sup> ديوان كعب بن زهير، شرح أبو سعيد السكري، الدار القومية للطباعة النشر، القاهرة، 1950، ص113

<sup>3</sup> الزخرف الآية 44

<sup>4</sup> ابن دريد الأزدي ، جمهرة اللغة، علق ووضع الحواشي وفهارسه إبراهيم شمس الدين، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية، مادة سلم

<sup>5</sup> أساس البلاغة، الزمخشري، عيون السود، دار الكتب، بيروت، لبنان، ط1، 1998، (مادة سلم)

<sup>6</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص252

وقد وردت في أشعار العرب مادة سلم بمعانيها المختلفة فعلى المعنى الأول قال عمرو بن حنين الثغلبي:

سلبوكَ درعكَ والأغرُ كليهمَا \*\*\* وبنُو أسيد أسْلمُوكَ وحضم أما على معنى خضع وإنقاذ قال شاعر من كندة دعوتُ عَشيرتي للسلْم لَمَا \*\*\* رأيتهُمْ تولُوا مُدبرينا 2

وفي معنى البراءة روي عن سيبويه أنه زعم أن أبا ربيعة كان يقول: إذا لقيت فلاناً، فقل سلاماً أي تسلماً.

تلك هي مدلولات كلمة "الإسلام" في الحياة الجاهلية (البراءة والتسليم والخضوع والتحية)، وقد أصبحت هذه الكلمة في حياة المسلمين أشهر مصطلح ديني مجرد على الإطلاق، والإسلام في "المصطلح القرآني" يعني إتباع أمر الله والخضوع والانقياد له، ويظل دور القرآن قائما هل تخصيص هذا المعنى من جهة لغوية وتعميمه في حياة الأمم من جهة دينية مبدئية ، وقد تتبع أحمد أمين مادة "سلم" في كتابه فجر الإسلام الإسلام فقال: "إذا تتبعنا مادة سلم ونشوء كلمة الإسلام رأينا أن معنى الإسلام: المسالمة، وضد المسالمة الحرب والخصام، حاء في القرآن الكريم" فقوله تعالى: "وَعِبَادُ المسلامة، فهذه الآية هي المفتاح الذي نصل به إلى معرفة السبب في تسمية العهد سكلامًا" فهذه الآية هي المفتاح الذي نصل به إلى معرفة السبب في تسمية العهد الذي قبل محمد —صلى الله عليه وسلم — جاهلية و عهد الإسلام 7، ومن كل هذا الذي قبل محمد —صلى الله عليه وسلم — جاهلية و عهد الإسلام 7، ومن كل هذا الذي قبل الدلالة الجديدة لكلمة "الإسلام" وهذا مقارنة بالعصري الجاهلي

<sup>117</sup>الأصمعيات، ص

<sup>2</sup>لسان العرب، مادة سلم

<sup>3</sup> جمهرة اللغة العربية، مادة سلم

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، 253

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>أحمد أمين فجر الإسلام، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط1، 1969، ص69

<sup>63</sup> سورة الفرقان، الآية: 63

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> أحمد أمين، فجر الإسلام، ص69

والإسلامي، فقد أطلقها القرآن على المؤمنين والكافرين جميعاً لأنهم خاضعون لله ومنقادون له بحكم خلقهم رضوا أم كرهوا. <sup>1</sup> كما وردت اللفظتان في أكثر من مئة موضع

#### 7- الآخرة:

وردت في القرآن الكريم في مئة وخمسة عشراآية في السور المكية والآخرة هي مصطلح قرآني يعني آخر الحياتين -أي الحياة الثانية من الحياتين - والحياة الأولى هي الحياة الدنيا والثانية هي الآخرة.

والآخرة بهذا المعنى مصطلح قرآني استعمله القرآن الكريم في المعنى الذي كان معروفا عند الجاهلين بأنه الحياة الأخرى، قال تعالى "وَإِنَّ لَنَا لَلآخِرَةَ وَالْأُولَى "2

وورد في الشعر الجاهلي ما يدل على أنهم كانوا يدركون الآخرة هي الحياة الثانية بعد الدنيا، ويدل على ذلك قول المثلم بن رباح المري $^{3}$ :

أين مقسمُ ما ملكتُ فجاعلُ \*\*\* أجرَ الآخرة ودنيا تنفعْ

#### 8- الحمد والشكر:

والحمد في العصر الجاهلي كان للناس من الناس، أي أنهم كانوا يحمدون بعضهم بعضا. ودليل تلك الصيغ التي وردت في مشتقات هذه الكلمة 4. في أشعارهم وأمثالهم فمن أقوالهم في الأمثال: من أنفق ماله على نفسه فلا يتحمد به إلى الناس وهناك المثل المشهور العود أحمد

قال طرفة<sup>5</sup>:

والجحدُ ننُميه ونتدله \*\*\* والحمدُ في الأكفَاء نذخُرهُ

أبو عودة، التطور الدلالي، ص253، 254 <sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>الليل، الآية: 12

<sup>3</sup> أبو تمام الطائي، ديوان الحماسة، مختصر من شرح مكتبة محمد علي صبيح القاهرة، 1955م، ص426

<sup>4</sup> لسان العرب، مادة حمد

ديوان طرفة بن العبد، تحقيق علي الجندي، مكتبة الأنجو المصرية، القاهرة، 1962، ص99

أما في القرآن الكريم هو معنى الحمد نفسه في الشعر الجاهلي، لكن القرآن الكريم خصص الحمد لله عز وجل، وبذلك صار مصطلحا خاصا معروفا في حياة المسلمين لا يتوجه به المسلم إلا لله عز وجل، من هناكان اسم الله عز وجل "الحميد" أي هو عز ذاته المحمود على كل حال، كما ذكرت هذه اللفظة في ثمانية وستين موضع. وقد استعمل الشكر في الشعر الجاهلي كالحمد كما يجري بين الناس وما يقدم بعضهم لبعض، قال الأعشى<sup>1</sup>:

ولا بد من عزوة في المصيف \*\*\* حتٍ تُكِلُ الوقاح الشكورا

وورد الشكر ومشتقاته في خمس وسبعين آية في السور المكية وجل الآيات تنسب الشكر لله عز وجل وبهذا يكون الشكر في القرآن قد استعمل بمعناه الذي عرف به في الشعر الجاهلي وهو الثناء على المحسن. ولكن القرآن الكريم لم يجعل الحمد مرادفاً للشكر كما فعل الشعر الجاهلي بل فصل بينهما بأن خصص الحمد لله وجعل الشكر لله والعباد<sup>2</sup>، قال تعالى "وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُنا عَلَى وَهُن وَفِصَالُهُ فِي عَامَين أَن اَشْكُر لِي وَلُوالِدَيْكَ إِلَىَّ المَصِير "3

#### 9- الأجر والثواب:

الأجر مصطلح قرآني يعني تلقي الإنسان مكافأة على عمله الصالح في الدنيا والآخرة، وعند دراسة اللفظين في القرآن الكريم نجد أن لفظ الأجر وما اشتق منه قد ذكر في مئة و سبع آيات قرآنية من آيات السور المكية، بينما ورد الثواب إلا في عشرين آية فقط في السور المكية وأن الأجر في القرآن لم يرد إلا مقترناً بالعمل الصالح في معظم تلك الآيات وورد لفظ الثواب في الخير والشر، وإن كان في الخير أخص وأكثر استعمالا وسبب آخر هو أن القاعدة في الإسلام تقضي بأن يكون الأجر لقاء العمل حتى لا يتكئ الرجل يثوب ثوبا وثوبانا بمعنى رجع بعد ذهابه

 $<sup>^{1}</sup>$ ميمون بن قيس، ديوان الأعشى، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، ص $^{206}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> لقمان، الآية: 14.

ويقال ثاب فلان إلى الله وثاب وأثاب كلها بمعنى واحد وثاب الناس اجتمعوا وجاءوا أ.قال تعالى "هَلْ ثُوبَ اَلكُفَارُمَاكَانُوا يَفْعَلُوْنَ" 2

وربما يقال في الثواب أنه مصطلح يعني عودة عمل الإنسان إليه سواء في الخير أو الشر. أو هو ما يرجع الإنسان ذاته إليه العمل الذي قدمه إلى الله عز وجل لأنه يثوب إليه في الآخرة ويصير إليه ويرجع إليه قال طرفة:

أبلغ قتادة غير سائل \*\*\* منه الثواب وعاجل الشكم

#### 10- التقوى:

فكلمة "اتقى" تعني في الأصل: وقى نفسه ثم استعملت كلمة "التقوى" بمعنى أعم من المعنى الأصلي فأصبحت تفيد العمل الصالح، وأصبحت كلمتا: "التقي والمتقي" تدل على الرجل الصالح، ذكر ابن منظور في معجم "لسان العرب" أن العرب تقول "رجل تقي، ويجمع على أتقياء، معناه أنه يوقى نفسه من العذاب، والمعاصي بالعمل الصالح، وأصله من وقيت نفسي أقيها 4. قال تعالى "وَلَلَدّارُ الْآخرَةُ خَيْرٌ للَّذيْنَ يَتْقُونَ أَفَلا تَعْقلُونَ "5، وذكرت هذه اللفظة في مئة موضع.

## 11- المحسن والإحسان:

والإحسان درجة أخرى فوق الإيمان، وهي درجة لا يرقى إليها إلا من أخلص قلبه لله، ورغم أن الإحسان مصطلح إسلامي مشهور وشائع إلا أن هذه المادة اللغوية لم تحمل في العصر الجاهلي سوى المعنى العادي المألوف، وهو الحسن ضد القبح  $^{6}$ ، من الفعل حسن الشيء يحسّن حُسْنا، وقال العرب: الحسان بالضم أحسن من الحسن،

أبو القاسم جار الله محمود بن عمر، أساس البلاغة، المطبعة الذهبية، القاهرة، ط1، 1883، ص07

<sup>2</sup> سورة المطففين الآية 36

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الزينة، ج2، ص221

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن منظور، لسان العرب، مادة وقي.

<sup>5</sup> سورة الأنعام، الآية 23

<sup>6</sup> جمهرة اللغة، مادة حسن

قال ابن سيدة: وجل حسّان فخفف كحسن. وحسان والجمع حسانون والأنثى حسنة والجمع حسان وحسانة وجمعها حسانات قال الشماخ $^1$ :

دار الفتاة التي كنا نقول لها \*\*\* يا ضبيه عطلا حسَّانة الجيد

أما في القرآن الكريم فقد كانت علما ومصطلحا لأجل طبقة من عباد الله. وهم المحسنون الذين يعبدون الله كأنهم يرونه، وإذا قرأنا آيات القرآن الكريم بتأمل وإمعان نظر، وجدناها ترسم بوضوح ذلك الإنسان المحسن الذي يراقب الله عز وجل في كل فعل وفي كل قول، يرى الله دائما أمامه، فيتحول إلى إنسان رباني في تصرفاته وأفعاله وتفكيره وأقواله، يراه الرجل الصغير منا فيرى فيه الهيبة في القدر والجلالة في الزهد والعمق في التفكير، والرزانة في التدبير والسمو في الإحساس والنبل في القصد، قال تعالى "وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إلى الله وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بالْعرْوَةَ الْوتْقَى

#### -12 الخُلد:

ذكرت هذه الصفة من صفات الجنة لشيوعها على ألسنة الناس، ولأنها إذا ذكرت ينصرف الذهن إلى "جنة الخلد"، ولكنها ليست صفة خاصة بالجنة وإنما صفة وصفت بها النار كذلك، ولكن القرآن ذكر "جنة الخلد" ليصور النعيم الدائم بينما ذكر عذاب الخلد في تصوير العذاب المقيم، وفي الشعر الجاهلي الخلد معناه البقاء والدوام وهي مأخوذة من أخلد بالمكان يخلد إخلادا إذا أقام به وخلد يخلد خلوداً إذا بقي والخوالد: الجبال والحجارة والصخور الطول بقائها، قال زهير 3:

لمن الديار غشيتها بالغردق \*\*\* كالوحى في حجر المسيل المخلد

<sup>1 112</sup> عنوان الشماخ بن ضرار الذبياني، حققه وشرحه، صلاح الدين الهادي، دار المعارف بمصر 1969، ص

<sup>22</sup>سورة لقمان الآية 2

 $<sup>^{25}</sup>$  ديوان زهير بن أبي سلمي، دار صادر للطباعة والنشر، دار بيروت للطباعة والنشر،  $^{1964}$ م، ص

كما وردت هذه اللفظة في حوالي ستة وأربعين موضع في السور المكية.ومنهاقال تعالى "ثُمَ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ اَلْخُلْدِ" أَ.

#### 13- العقاب والعذاب:

فالعقاب من الألفاظ المحسوسة سلوكيا قبل نزول القرآن حيث ورد (العقاب) في القرآن الكريم معرفاً وغير معرف في أربعة عشر آية من السور المكية والعاقبة في إحدى وثلاثين مرة فضلاً عن مشتقات الكلمة الأخرى والعَقِبُ في اللغة: آخر كل شيء، يقال: عاقب وعاقبة كل شيء ويجمع على عواقب وعقب. والعقوبة: اسم المعاقبة، وهو الجزاء بعاقبة ما فعل من السوء ، قال النابغة:

ومن عصاك فعاقبه معاقبةً \*\*\* تنهى الظلومَ ولا تقعد على ضمدا

فمعنى العقاب الذي عرفه (العرب) لمادة (عقب) ومشتقاتها كلها تدور حول آخر شيء، وكأنها نتيجة نهائية لكل أمر كان خيرا أو شرا وقد عرفت العرب هذا المعنى، لكن القرآن الكريم استعمله بمعنى "الجزاء السريع في الدنيا" وهو من الأشياء المحردة التي لا يعلمها إلا الله وسنورد مشالا من سورة ص المكية قال تعالى: "إن كُلُّ إلا كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ" فكان بهذا المعنى المخصص مصطلحاً قرآنياً جديد الدلالة، أما العذاب فقد ذكر في القرآن في كثير من الآيات في السور المكية فورد في سبعين آية من السور المكية معرفاً لكن تورد لنا محمد السيد في دراستها للألفاظ القرآن أن وردها إجمالاً في القرآن كان في مائتين وخمس وستين آية معرف و غير

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يونس، الآية: 52

<sup>2</sup> تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب في السياق القرآني، رسالة ماجستير، جامعة الشرق الأوسط، كلية الآداب، 2010 ص 100 3 الفراهيدي، كتاب العين تح: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، 2003، مادة عقب

<sup>4</sup> ديوان النابغة الذبياني، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف بالقاهرة، ط2، دت، ص 21

أبو عودة ، التطور الدلالي، ص $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$ سورة ص، الآية:  $^{4}$ 

معرف وفي تسع وثلاثين آية بصيغة "عذاباً" والعذاب في أصل اللغة من قولهم (عذب الحمار يعْذِبُ عذْباً وعذوباً فهو عاذبٌ عذوبٌ لا يأكل من شدة العطش، ويقال: الفرس وغيره عذوب: إذ أنها لا تأكل ولا تشرب) وقالوا: العذاب في كلام العرب من العذب وهو المنع. يقال عذبته منه أي منعته وعذب عذوباً: أي امتنع، وسمي الماء عذباً لمنعه العطش، والعذاب عذاباً لمنعه المعاقب من عودة لمثل جرمه، ومنعه غير ممثل فعله، لكن في الشعر الجاهلي وتعريف معاجم اللغة للعقاب والعذاب لم يورد تفريق بينهما، ونورد مثالاً من الشعر الجاهلي  $^{8}$  حيث قال عبيد الأبرص:

وتدلوا العيوب بعد إلههم \*\*\* صنما فقرواً يا جديل وأعذبوا 4

إلاأن القرآن الكريم، خص العقاب في الدنيا والعذاب في الآخرة فكانا بذلك من المصطلحات التي خصص القرآن الكريم دلالتهما المجردة بعد أن كانا من الألفاظ المحسوسة في العصر الجاهلي إلى دلالتهما المجردة

# -14 الدين:

كلمة "الدين" هي من الألفاظ الجحردة في القرآن الكريم كما ذكرت في ثمانية وثلاثين آية من السور المكية، وذكرت كلمة "ديناً" في آية واحدة من سورة الأنعام، على حين ذكرت كلمة "دين" مضاف إليه ضمائر الغائب والمتكلم والمخاطبين في خمس وعشرين آية من آيات السور المكية، أما كلمة "الديان" فلم تذكر في القرآن.

وقد كان لهذه الكلمة "الدين" في العصر الجاهلي معاني حسية ومحردة ولقد تتبع المودودي في كتابه "المصطلحات الأربعة" في القرآن الكريم كلمة "الدين" في تحقيقه

<sup>102</sup>س نظر تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص

<sup>2</sup> الفراهيدي، العين (مادة عذب)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد مرتضى الزبيدي، تاج العروس، دار المكتبة الحياة، بيروت، ط1، د ت، مادة (عذب)

<sup>4</sup> ديوان عبيد بن الأبرص، تح: حسين نصار، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، 1957، ص3

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص 103

 $<sup>^{0}</sup>$ عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص $^{0}$ 

اللغوي ومعانيها في القرآن الكريم فقال: " تستعمل كلمة الدين في كلام العرب لمعانٍ شتى منها الحسى السلوكي و الجرد وهي:

- أ- القهر والسلطة والحكم والأمر والإكراه على الطاعة واستخدام القوة القاهرة فوقه وجعله عبداً. وهنا نجد لكلمت الدين الإطار الحسي السلوكي المجسِدُ لهذه اللفظة، فيقولون دان الناس أي قهرهم على الطاعة ودنت القوم أذللتهم واستعبدتهم أي سَسَّتُهُم و ملَّكتهم، وديَّنة القوم ولَّيتهم سياستي.
- ب- الإطاعة والعبودية والخدمة والتسخير لأحد الائتمار بأمر أحد، وقبول الذلة والخضوع (فيقولون دنتهم فدانوا أي قهرتهم فأطاعوا، ودنت الرجل أي خدمته)
- ج- الشرع والقانون والطريقة والمذهب والملة والعادة والتقاليد، ونلاحظ وجود ذلك الجانب التجريدي لبعض هذه المصطلحات من حيث معناها على "الدين"
- د- الجزاء و المكافئة والقضاء والحساب، فمن أمثال العرب "كما تدين تدان" ومنها هنا تأتي كلمة "ديَّان" بمعنى القاضي وحاكم المحكمة، وسئل أحد الشيوخ عن علي كرم الله وجهه فقال ( إنه كان ديان هذه الأمة بعد نبيها) أي كان أكبر قضاتها بعده"

وهذا التحقيق اللغوي لكلمة "الدين" يوافق ما ورد عن العرب قبل نزول القرآن في استعمال هذه الكلمة في أشعارهم ففي المعنى الأول السلطان والملك والقهر.

قال الممزق العبدي يمدح أحد الملوك:

وأنت عمود الدين مهما تقل يُقَلُ \*\*\*ومهما تضع من باطل لا يلحق<sup>3</sup> وفي المعنى الثاني الطاعة والخدمة. قال عمير بن شييم القطامي من بني تغلب<sup>3</sup>: رمت المقاتل من فؤادك بعدما \*\*\*كانت نوار تدينك الأديان

أبو الأعلى المودودي، المصطلحات الأربعة في القرآن، دار القلم، ط1، 1981، الكويت، ص117-118-119

<sup>2</sup> الأصمعيات، ص166

<sup>301</sup>الرازي، كتاب الزينة في الكلمات الإسلامية العربي، ص  $^3$ 

 $^{1}$ وعلى المعنى الثالث -الدأب والعادة- قال امرؤ القيس

كدينك من أم الحويرث قبلها \*\*\*وجارتها أم الرباب بمأسل

أما المعنى الرابع- المحاسبة والجزاء والقضاء- قال ذو الإصبع العدواني $^{2}$ 

لاه ابن عمك لا أفضلت في حسب \*\* عني ولا أنت دياني فتجزوني

و الذي يستعرض الآيات القرآنية التي تكررت فيها كلمة "الدين" يجد هناك تغير دلالي من حيث تخصيص تلك المعاني السابقة إلى الله، وتصبح كلمة "الدين" في إطارها المحردي، فأكثر الآيات استخدمت "الدين" بمعنى القهر والغلبة من ذي سلطة عليا ثم الطاعة والتعبد والعبودية من قبل خاضع لذي سلطة، وصاحب الأمر والحكم والسلطة هو الله عز وجلّ.

ومن الآيات الموجود فيها كلمة الدين من حيث تخصيص تلك المعاني لله وحده من السور المكية التي هي مدار بحثنا ما يلي:

قوله تعالى "وَلَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَهُ الدِّينُ وَاصِبًا أَ أَفَعَيْرَ اللَّهِ تَتَّقُونَ " أما من حيث معنى الشرع والقانون والطريقة والمذهب والعادة والتقليد فيدل عليه قوله تعالى "فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَاءِ أَخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِنْ وِعَاءِ أَخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِنْ وَعَاءِ أَخِيهِ كُلُ لِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ أَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ الْمَلِكِ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ أَ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ أَ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمِ عَلِيمٌ قَالًا من حيث اللَّهُ أَ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ أَ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ قَالًا من حيث

<sup>1</sup>عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص116

<sup>201</sup> الرازي، كتاب الزينة في الكلمات الإسلامية العربية، ص

<sup>3</sup> ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، ص116

<sup>4</sup> سورة النحل، الآية 52

<sup>5</sup> <sup>5</sup>سورة يوسف الآية 76

فمعنى الدين هو معنى عام وهو منهاج الله لهذا الوجود كله مما يبرز الجانب التجريدي من حيث معناه العام<sup>3</sup>

#### -15 الساعة:

الساعة في المصطلح القرآني هي علم على الوقت المحدد الذي تنتهي فيه حياة كافة البشر، وتبدأ بعدها خطوات الساعة الآخرة من بعث و نشر و حشر وما إلى ذلك، سميت ساعة لأنها تفاجئ الناس في ساعة محددة معلومة لله، مخفية مستورة عن العباد، وعندما يموت الخلق كلهم عند الصيحة التي ذكرها القرآن، وقد عرف العرب الساع والساعة بمعنى المشقة والبعد، قال رجل لأعرابية: أين منزلك؟ فقالت:

أما على كسيلا وإنَّ ساعةً \*\*\* وأما على حاجة فيسير

وقد ذكرت هذه اللفظة في سبعة وثلاثين موضع في آيات السور المكية، قال تعالى "وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ كَأَنْ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلاً سَاعَةً مِنْ اَلنَهَارِ"5.

### 16- القضاء والقدر:

إن الله عز وجل أراد بالقضاء الإرادة الإلهية في خلق هذا الكون حسب ما شاء الله أراد وأن القدر وهو ما يتحقق من هذا القضاء حال بعد حال، وسنرى أن اللغة

<sup>1</sup> سورة الفاتحة، الآية 3

<sup>6</sup> سورة الذاريات، الآية  $^2$ 

<sup>3</sup> خليل أبو عودة، التطور الدلالي، ص 116

<sup>4</sup> محمد بن محمد الهادي، إرسال العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، المطبعة المصرية الأزهر الشريف، مصر، 1927، ص208

 $<sup>^{5}</sup>$ سورة لقمان، الآية 45

نفسها تحمل الكلمتين هذا المعنى و تفرض هذا الفهم و ورد القضاء في عدة معان منها أنه الحكم، والصنع والتقدير والحتم بالأمر والأداء والنهاية، وقال ابن سيدة: القَدْرُ والقَدَرُ هو القضاء والحكم، وهو ما يقدره الله عز وجل من القضاء ويحكم به من الأمور<sup>1</sup>.

وعند مقارنة هذه المعاني الإسلامية للقضاء والقدر بما حملته الكلمتان من معان في الشعر الجاهلي، وجدت أن معانيها في الشعر الجاهلي هي نفس المعاني المفهومة من آيات القرآن الكريم، اللهم فيما يتعلق بالقضاء فقد وردت أبيات قليلة توحي بأنه قضاء الله وحكمه، أما أكثر الأبيات في هذه المادة فكانت توردت تلك المعاني المتداولة في حياة الناس اليومية العادية من حكم وإتمام وإنفاذ أمر، وإنحائه ففي معنى الحكم قال الحارث ابن حلزة 2:

أيها الناطقُ المبلغ عناً \*\*\* عند عمرو هل لذلك انتهاءُ من له عندنا من الخير آيا \*\*\* تِ ثلاث كلهنَّ القضاء

كما ذكرت اللفظتان في حوالي ثلاثين موضعا أو أكثر في آيات السور المكية، قال تعالى "وَفجَّرنَا اَلأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى اَلْمَاءُ عَلَى أَمْر قَدْ قُدِرَ". 3

## 17- الحلف والقسم:

الحلف والقسم من الألفاظ المترادفة التي عدتها معاجم اللغة مترادفة وهي كذلك أيضا عند الشعراء في العصر الجاهلي، إلا أنها ليست كذلك في القرآن الكريم أ، ورد الحلف

لسان العرب، مادة قدر  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>أبو عبد الله الحسين بن أحمد بن الحسين، شرح المعلقات السبع، البالبي الحلبي، القاهرة، ط2، 1959، ص177

<sup>12</sup> القمر، الآية 12

في سورة واحدة من السور المكية قال تعالى: "وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ "2، والحَلف والحِلف لغتان في القسم، الواحدة حَلفة قال النابغة:

فإن كنتَ لاذ والضغنُ عني مكذبٌ \*\*\* ولا حَلفي على البرادةِ نافعُ 4

ورجل حلاف وحلافة، كثير الحلف، وحالف فلان فلاناً، فهو حليفه وبينهما حلف، لأنهما تحالفا بالإيمان أن بقي كل لكل، وحلف: أقسم يحلِف حَلفا ومحلوفا<sup>5</sup>، قال المرؤ القيس

حلفتُ لهَا باللهِ حلفةَ فاجرٍ \*\*\* لنا موائمًا إن من حديثِ ولا صال 6

أما في القرآن فقد خصت الآيات التي ذكرت الحلف هو اليمين في حال الكذب وهذا كما أوردنا في سورة القلم سابقا الآية العاشرة، ونلاحظ أن لفظة (حلف) من الألفاظ المحردة الغير محسوس سواءً في العصر الجاهلي أو بعد نزول القرآن<sup>7</sup>

أما لفظة القسم من الألفاظ التي انتقلت دلالتها من المحسوسات إلى المجردات في القرآن من حيث معانيها والقسم: هو من قسمَ يقسِم قسْماً وقِسْمةً، وهي مصدر الاقتسام والقسم: الحظ من الخير ويجمع على أقسام، والقسم: الحظ من الخير ويجمع على أقسام وعرف القسم عند العرب بحصاة القسم قال الليث: كانوا إذا قال الماء في الأفوات عادوا إلى قعب، فألقوا حصاة في أسفله، ثم صبوا عليه من الماء قدر ما يغمرها وقسموا الماء بينهم على ذلك، وعرفوا الاستقسام بالأزلام، قال الزجاج: وهي سهام كانت لأهل الجاهلية مكتوب على بعضها أمرني ربى، وهذه المعاني لمادة قسم

<sup>1</sup> المرجع نفسه، ص77

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>سورة القلم، الآية: 10

<sup>3</sup> العين، لسان العرب مادة (حلف)

<sup>4</sup>ديوان نابغة، ص37

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> العين مادة (حلف)

<sup>32</sup> ديوان امرؤ القيس، تح: محمد أبو الفضل، دار المعارف، القاهرة، دت، ط $^6$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص78

ومشتقاتها عند العرب لم يفرق بينهما وبين (حلف) من حيث الاستعمال، إلا أن القسم خصص في القرآن الكريم اليمين الصادق، وذلك من خلال الآيات التي ذكر فيها القسم وخاصة السور المكية وسنورد مثال من سورة الروم للقسم قال تعالى: "وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِشُوا غَيْرَ سَاعَةٍ" فأولئك المجرمون الذين وردوا في سورة الروم صادقون في قسمهم حسب اعتقادهم. إذن فرق القرآن بين الحلف والقسم، وخصص دلالتهما فاستعمل الحلف في معرض اليمين الكاذب والقسم في معرض الصدق . كما وردت لفظت القسم ثلاث وعشرين مره في آية السور المكية 2

## -18 الجحيم:

وردت لفظة الجحيم تسعة عشره مره معرفة وغير معرفة مرةً واحدةً "جحيم" في سورة المزمل، وهو النار الشديدة الالتهاب والتأجج، وهو اسم من أسماء النار، وأصله ما اشتد لهبه من النار وهو كلمة عربية، لم يختلف عليها العلماء وسنورد لها شواهد من كلام العرب<sup>3</sup> قال ساعد بن جؤبة:

وأحصنَهُ تُجرُ الظباتِ كأنَهَا \*\*\* إذا لمْ يُغَيِّبها الجفير جحيم

فلفظة الجحيم من السلوكيات المحسوسة التي دلت على شدة النار ولهيبها، وشدة الخرارة، حرارة الشمس أو حرارة الحرب، أو أي شدة تصيب الإنسان في حياته ألم خصصت كلفظة مجردة في القرآن لوصف النار، فأصبحت بذلك مصطلحاً مجرداً محديداً في القرآن نورد مثال إلى النار التي أججها قوم سيدنا إبراهيم ووصفت في

<sup>1</sup> سورة الروم، الآية: 55

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص79

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص69-70

<sup>4</sup> ديوان الهذليين، الدار القومية للطباعة والنشر، القاهرة، 1965، ج1، ص231

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص70

القرآن بصفة الجحيم، ذلك تشبيها لها بجحيم الآخرة أ، قال تعالى "قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَانًا فَٱلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ" 2

#### 19- النجوى:

وردت مادة "نجاة نجوا ونجوى: بمعنى سارة" بمختلف صورها الاشتقاقية في ثمانية عشر موضعا في القرآن الكريم من آيات السور المكية.

أولها: هو معناها اللغوي وهو السر يدور بين اثنين أو هو الصوت الهامس، يقال نجوته نجوا أي ساررته وكذلك ناجيته وسر النجوى وعليه يفسر قول الشاعر<sup>3</sup>

فبتُ أَبْحُو بَها نفسا تكلفِي \*\*\* ما لا يهم به الجثامة الورغُ

وقد عرف هذا المعنى الاصطلاحي قبل نزول القرآن وقد سجل بعض الشعراء هذا المعنى في أحوالهم من هؤلاء الأسعر الجعني الذي كان يكنى أبا حمران<sup>4</sup>:

أبلغ أبا حمرانَ أن عشيرتي \*\*\* ناجؤا والقومَ المناجين التوى باعوا أجوادهمْ لسمن أمم \*\*\* ولي يعودؤا على فراشهِمْ فتى

#### 20- الخشوع

والخاشع من الأرض الذي تثيره الرياح لسهولته فتمحوا آثاره والعرب تقول: "أنيا أرض فلان بني فلان خاشعة هامدة، مافيها خضراء. وبلدة خاشعة أي معبرة لا منزل فيها، وإذا يبست الأرض ولم تمطر قيل خشعت $^{5}$  وجدار خاشع إذا تداعى واستوى على الأرض وقال النابغة:

رمادٌ كَكُحْل العين لأَيا أبينه \*\*\* ونؤى كَجذم الحَوض أثلمَ خَاشع

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر المرجع السابق، ص70

<sup>6</sup> سورة الصافات، الآية 97

<sup>3</sup>لسان العرب، مادة نجا

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>الأصمعيات، ص140

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لسان العرب، مادة خشع

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ديوان النابغة الذبياني، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، رقم الإيداع 1977، ص30

وذكرت لفظة الخشوع سبعة عشر مره في القرآن الكريم والخشوع بهذا المعنى التعبدي لم يعرف إلا بعد نزول القرآن الكريم، وبذلك يمكن القول أن القرآن خصص هذا المعنى بعد أن كان عاماً رغم أنه استعمل في القرآن بالمعاني كلها إلا أن الخشوع إذا ذكر لا يتوجه الذهن إلا بمعناه الإسلامي وقال تعالى: "قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿1﴾ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ "
في صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ "

### 21- الغيث والمطر:

ورد ذكر الغيث في القرآن الكريم ثلاث مرات، مرتين معرفة (بأل) ومرة دون تعريف وردت مشتقاته (يغاث، يغاثوا، يستغيثوا) مرة واحدة لكل منها ،أما المطر فقد ذكرت الحدى عشر مرة غير معرفة في السور المكية، وثلاث مرات بصيغة (المطر)، ووردت مشتقاتها (أمطارنا) خمس مرات و (فأمطر، فأمطرت، ممطرنا) مرة واحدة لكل منها مترادفتان ألم يعرف الشعر الجاهلي التفريق بينها، وكان الشعراء يستعملون الكلمتين كأنهما مترادفتان ألمثال ذلك قال الفضل الكناني:

فنهنهت عنهُ القومَ حتَّى كأنما \*\*\* حبًا دونهُ ليْثُ بخفانِ خادرٍ شتيم أبُو شبلينِ أخضل متنه \*\*\* من الدجنِ يوم ذو أهاضيبَ ماطرُ 4 وقول الأعشى بأهله يرثي أحد الرجال:

نعيثُ منَ لا تغب الحي حفنتهُ \*\*\* إذا الكواكبُ أخطا توءها المطرُ 5 يريد أنه ينعي رجلاً كريماً لا تنقطع عن الحي جفنته وبخاصة في أيام الشدة حيث ينقطع المطر، ولا شك أن كلامه يضفى على المطر معنى جميلا، ومدلولا حسنا، لأنه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة المؤمنون، الآية من 1 إلى 2.

<sup>103</sup>م محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص

<sup>3</sup> أبو عودة، التطور الدلالي، ص 505

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>الأصمعيات، ص77

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>المرجع نفسه، 89

شيء يتمناه الناس، كذلك حتى معاجم اللغة فسرت الغيث والمطر منهما بالآخر، كما هو في النصوص القديمة قبل الإسلام سبباً للخير، ويشبهون الأمراء بهما سواء المطر أو الغيث 1

ونجد قولاً لمخبل السعدي قال:

لها لجبٌ حولَ الحياضِ كأنَهُ \*\*\* نجاوبُ أغياثً لهنَ هزيمْ 2

#### 22- الفؤاد:

وردت لفظة "فؤاد" في القرآن الكريم ومشتقاتها المختلفة ستة عشر مره. والفؤاد من الألفاظ التي تحمل معاني مجردة، والفؤاد في اللغة من فأد الخبزة في الملة يفأدها فأداً، شواها والفئيد: ما شوي وخبز على النار، وإذا شوي اللحم فوق الجمر فهو مفأد وفئيد وافتأدوا: أوقدوا ناراً، والفئيد: النار نفسها 7. قال لبيد:

<sup>1</sup> ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، ص 506

<sup>273</sup> الضبي، المفضل بن محمد بن يعلى، المفضليات، تح: أحمد محمد شاكرو عبد السلام هارون، دار المعارف، مصر، 1964، ص

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص 105

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الشورى، الآية: 28

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص105

<sup>6</sup> سورة الأعراف، الآية: 82-84

<sup>7</sup> تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص106

وحدثُ أبي ربيعًا لليتامَى \*\*\* وللأضيافِ إذ حبَّ الفئيد والمفتأد: موضع الوقود<sup>2</sup>، قال النابغة:

شك الفريصة بالمدرى فأنفذها \*\*\* طعنُ البيطر من العضدِ كأنهُ خارجاً من جنبِ صفحتهِ \*\*\* سفود شربٍ تسوه مفتأد 3

والتفؤد والتوقد والفؤاد: القلب لتفؤده وتوقده، وقيل: وسطه وقيل غشاء القلب، والقلب حبته وسويداؤه 4، قال أبو ذؤيب:

رآهَا الفؤادُ فاستضل ضلاله \*\*\* نيافاً من البيضِ الحسانِ العطابلِ وأصل الفأد: الحركة والتحريك، ومنه اشتق الفؤاد، لأنه ينبض ويتحرك كثيراً، وفي البصائر للمصنف قيل: إنما يقال للقلب: الفؤاد إذا اعتبر فيه معنى التفؤد أي التوقد، وقال الأزهري: القلب مضغة في الفؤاد معاتقة بالنياط، وقيل: الفؤاد وعاء القلب أو داخله أو غشاؤه، والقلب حبته أو والفؤاد في القرآن يمثل جارحة كالسمع والبصر يسأل عنها المرء أمام الله أله ميث قال تعالى " إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولُئكَ كُانَ عَنْهُ مَسْتُولًا "

<sup>40</sup> ديوان لبيد بن ربيعة العامري، دار صادر، بيروت، د ت، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص106

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ديوان النابغةالذبياني، ص19

<sup>4</sup> لسان العرب، مادة فأد

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ديوان الهذليين، ج1، ص141

<sup>6</sup> الزبيدي، تاج العروس، مادة فأد

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص 107

<sup>8</sup> سورة الإسراء، الآية 36

#### 23-الجاهلية:

الجهل ضد العلم، والجهل الضياع والتيه وهو المعنى المجازي تفرع عن المعنى الأول، كأنه الذي لا يعلم الطريق ويضيع، ولذلك قالوا أرض مجهولة ، كذلك الجهل هو السفه والطيش والغضب والاعتداء ، وقد ذكر الشعر الجاهلي هذه المعاني كلها، ففي معنى الجهل ضد العلم .قال عنترة:

هلا سألتَ الخيلَ يا ابنةَ مالكٍ \*\*\* إن كنتِ جاهلةً بما لم تعلمِي وفي معنى الجهل الضياع. يقول سويدين بن أبي كاهل:

فركبناها على مجهولها \*\*\* بصلا بالأرض فِيهنَ شجع

وفي معنى (السفه والطيش والغضب والاعتداء) يعد ديوان العرب حافل بهذا المعنى من ذلك قول عمر بن جنبي:

ولقد دعوتُ طريف دعوة جاهل \*\*\* سفهًا وأنتَ بمنظر لَوْ تعلم

فمعنى الجاهلية هو الألفاظ المجردة الغير محسوس وتغير معناها بوجود القرآن حيث قال السيوطي في المزهر: "قال ابن خالويةأن لفظ الجاهلية اسم حدث في الإسلام للزمن الذي قبل البعثة قال أبن خالوية الجاهلية يعني في القرآن الكريم السفه والطيش وهنا خصص معناها وليس الجهل ضد العلم وسنورد أمثلة من السور المكية على معنى الجهل من إنكار دين الله: قال تعالى "قُلْ أَفَعَيْرَ اللّهِ تَأْمُرُونِي أَعْبُدُ أَيُّهَا

<sup>138</sup>شرح المعلقات، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المفصليات، تحقيق أحمد محمد شاكر، لسان العرب، مادة جهل

<sup>3</sup> الأصمعيات، ص 156

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المفضليات، ص 420.

السيوطي، المزهر في علوم اللغة وآدابحا، ج10، ص301.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص150.

الْجَاهِلُونَ" أَ وقوله أيضا "قَالَ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللَّهِ وَأُبَلِّعُكُمْ مَا أُرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِنِّي أَرَاكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ " فمعنى الجاهلية خصص في الآيتين حول الإعراض عن دين الله تقدير آيات الله وفهمها 3

# 24-الأحزاب:

وردت الأحزاب في القرآن اثني عشر مرة في السور المكية في جميع حالاتها، وتعتبر هذه اللفظة من المجردات، فالأحزاب في كتب المعاجم من حزب الأمر بعضهم بعضاً والحزب: أصحاب الرجل على رأيه وأمره 4، وركنه الذي يلجأ إليه، قال العجاج:

ولقد وجدنًا مصعبًا مستصعبًا \*\*\* حينَ رمي الأحزابَ والمحزباً 5

والحزب جماعة الناس والجمع أحزاب، وكل قوم تشاكلت قلوبهم وأعمالهم فهم أحزاب لم يلق بعضهم بعضا، وقد فسرت كتب التفسير (الأحزاب) من حيث الطابع الديني أي تخصيص دلالتها، فدلت على أهل الملل وكذلك هم أهل أديان شتى، أو هم اليهود والنصارى وسائر الكفار<sup>6</sup>، وسنورد أمثلة من السور المكية حيث قال تعالى: "وَمِنَ الأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ" وقال تعالى: "فَاخْتَلَفَ الأَحْزَابِ مِنْ بَيْنِهِمْ" وقد أورد المفسرون عدة معاني للأحزاب لكنها خصصت في تلك الطائفة التي عارضت الدين الإسلامي 9.

أسورة الزمر، الآية 64

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الأحقاف، آية 23

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص148

<sup>4</sup> محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص73

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن رؤية، ديوان الحجاج، تحقيق عزة حسن، دار الشروق، بيروت، د ط، 1971، ص94

<sup>6</sup> محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص73

<sup>7</sup> سورة الرعد، الآية 36

<sup>8</sup> سورة مريم، الآية 37

<sup>9</sup> محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص74

#### 25-سجين:

وردت لفظة سجين في قوله تعالى: "كلًّا إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ " قال أبو عبيدة (لفي سجين) في حبس، فعيل من السجن وقال الزجاج "المعنى كتابهم في حبس، جعل دلالتها على خساسة منزلتهم وقيل: "في سجين" في حساب، وقد نسب السيوطي (ت911هم) إلى حاتم الرازي أنه يعد هذا اللفظ من الألفاظ المعربة. ونحد التفسير لدى علماء اللغة في تفسير هذه اللفظة فما معنى حسن كتاب الفجار؟، وعلاقة ذلك بخساسة المنزلة؟ والذي يبدو والله أعلم أن هذه اللفظ من الألفاظ التي نطق بما القرآن، ولم تكن العرب تعرفها من قبل، وقد ذكر (نولدكه): أن هذا اللفظ لا يوجد له أصل في اللغات السامية محكما ذكرت هذه اللفظة في اثنتي عشر موضع

# 26-الصور والناقور:

ذكر الصور في عشر آيات في القرآن الكريم في السور المكية، التزم فيها كلها بكلمة النفخ، والنفخ في الصور هو إعلان الناس أجمعين أنه جاء أمر الله، وحان وقت الرحيل عن الدنيا، وحلت الساعة لاستقبال حياة أخرى، وتصوير ذلك بالنفخ في الصور هو تشبيه حسي مادي من واقع ما يعرفه الناس ويشاهدونه أما ما هو الصور، ما حقيقته، وكيف يكون النفخ، فذلك من عالم الغيب الذي لا شأن للإنسان أن يبحث فيه، وكيف أن يصدق بها فأصبحت بذلك من الألفاظ الجردة 3.

وقد ذكر القرآن الكريم أيضا كلمة الناقور في آية واحدة هي قوله عز وجل: "فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴿8﴾ فَذَلِكَ يَوْمَئِذٍ يَوْمٌ عَسِيرٌ "4

<sup>1</sup> سورة المطففين، الآية: 07

<sup>2</sup> محمد بن أحمد القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، بيروت، ط2، ص357.

<sup>385</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1971، ط7، مج3، ص

<sup>4</sup>سورة المدثر، الآية 8-9

وقد ذكر بعض المفسرون أنه النفخ في الصور ذاته، وذكر فريق آخر أن النقر أشد إيحاءا من النفخ في الصور، والنقر في الناقور هو ما يعبر عنه في مواضع أخرى بالنفخ في الصور، ولكن التعبير هنا أشد إيحاء بشدة الصوت ورنينه، كأنه نقر يصوت ويدوي، والصوت الذي ينقر الآذان أشد وقعا من الصوت الذي تسمعه الآذان أ

#### 27-عدن:

مادة عدن معروفة وشائعة في كلام العرب واتخذت عدة معان تستمد كلها من معنى اللزوم والثبات والدوام، حتى صار معدن كل شيء صفته اللاصقة به، والمميزة له، عن النبي —صلى الله عليه وسلم—قال "فعن معادن العرب تسألوني؟ " (أي أصول العرب) ولكن لم أعثر فيما قرأت على كلمة عدن نفسها في الشعر الجاهلي.

ولا يمنع أن تكون الكلمة عربية ورودت في اللغة العبرية القديمة، فقد أثبتت الدراسات المقارنة وجود كلمات كثيرة مشتركة بين اللغتين الساميتين وكثيراً ما تكون الكلمات متشابحة الأصول والمعاني مثل كلمة : (الله أو برأ أو السماء أو الأرض أو القدس)، وما إلى ذلك ولا يمنع أن تكون عدن من تلك الكلمات و كما أنها كلمة استخدمت في القرآن كصفة للجنة وليس اسم علم على مكان ما ويثبت ذلك آيات القرآن التي وردت فيها كلمة عدن على اعتبار أنها صفة تفيد الخلود و الدوام في الجنة لمن آمن واتقى وعمل صالحاً، ومهما يكن من أمر فإن عدن في القرآن الكريم مصطلح قرآن، إذا أطلق يشير ذهن المسلم وحياله لما أعد الله له في الجنة من خلود و بقاء ولا يتصور القارئ الآن لها معنى غير أنها صفة من صفات الجنة 2. قال تعالى "جَنَّاتُ عَدْنِ السور الكرة، وردت عشر مرات في آيات السور المكنة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>في ظلال القرآن، مج 7، ص 361

<sup>2</sup> أبو عبد الله محمد بن اسماعيل، صحيح البخاري، طبعة الشعيان، ج14، ص170.

<sup>33</sup>سورة فاطر الآية

# 28-الطهارة:

الطهر في معاجم اللغة نقيض الحيض والطهر نقيض النجاسة وجمعه أطهار وهو من طهر و طهر طهراً وطهارة 1 ويقال رجل طاهر، وأنشد أبن الأعرابي:

أضعتُ المالَ للأحسابِ حتَّى \*\*\* خرجتُ مبرأ طهرَ الثيابِ

ولم يعرف الشعر الجاهلي إلا هذا المعنى للفظة "طهارة"، وقد برز الجانب الحسي لهذه الكلمة في العصر الجاهلي، أما القرآن الكريم فحصر معنى الطهارة في السورة المكية في المعاني المجردة، وهذا من حيث نقاء القلب وصفاء السريرة وحسن الإيمان وهنا يبرز الجانب المعنوي لهذه الكلمة في ونورد مثال من السورة المكية قال تعالى: " قَالَ يَا قَوْمِ الحانب المعنوي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ "4، والطهر في هذه الآية بمعنى حلال، وقد وردت لفظة "الطهر" ومشتقاتها في سبع آيات في السور المكية 5

## 29-القارعة:

ذكرت القارعة في القرآن خمس مرات في قوله تعالى: "كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَعَادٌ بِالْقَارِعَةِ "<sup>6</sup> سورة القارعة: " الْقَارِعَةُ \* مَا الْقَارِعَةُ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ <sup>7</sup>" وقال تعالى: "وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهُمْ بِمَا صَنَعُوا قَارِعَةٌ أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِنْ دَارِهِمْ حَتَّى يَأْتِي وَعْدُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ"<sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لسان العرب، مادة طهر

<sup>2</sup> المرجع السابق، مادة طهر

أبو عودة، التطور الدلالي، ص184

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة هود، الآية 78

 $<sup>^{5}</sup>$ ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، ص $^{5}$ 

<sup>4</sup> سورة الحاقة الآية  $^6$ 

 $<sup>^{7}</sup>$ سورة القارعة، الآية  $^{2}$ 

<sup>8</sup>سورة الرعد، الآية 31

القارعة في الآية الأولى والثالثة يقصد بها الداهية تقرعهم بصفوف البلاء من القتل والأسر و الحرب والجدب والتنوين في قوله "قارعة" للتنكير إشارة إلى أنها ليست مخصوصة بشيء معين بل هي عامة فالكل يملكها وفي تفسير آخر "يعني بها المصيبة في أنفسهم وأولادهم وأموالهم وغزوات المسلمين" والقارعة في الآيات الثلاثة هي مظهر من مظاهر يوم القيامة، وهي تشمل كل المظاهر الكونية التي تحدثت عنها سور كثيرة، وقد جاء في تفسيرها "القرع وهو الضرب بشدة واعتماد بحيث يحصل منه صوت شديد وهي القيامة التي مبدؤها النفخة الأولى ومنتهاها فصل القضاء بين الخلائق كما في سورة التكوير، سميت بها لأنها تقرع القلوب والأسماع بشن الأقراع والأهوال وتخرج جميع الأجرام العلوية والسفلية من حال إلى حال.

السماء بالانشقاق و الانفطار والشمس والنجوم بالتكوير والانكدار والانتشار والأرض بالزلزال والتبديل، والجبال بالدك والنسف<sup>1</sup>.

#### 30-الحاقة:

وردت لفظة الحاقة ثلاثة مرات في ثلاث آيات متتاليات في سورة واحدة سميت بالحاقة  $^2$ , يقول تعالى: "الْحَاقَةُ مَا الْحَاقَةُ . وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحَاقَةُ"، والحاقة في اللغة اللغة من حقق، وحق الشيء يحق حقاً: وجب وجوباً. والحق نقيض الباطل والحق: الصدق واليقين بعد الشك وجمعه حقوق وحقاق، والتحاق: التخاصم، والاحتقاق: الاختصام، ويقال ما لي فيك حق ولا حقاق: أي خصومة  $^2$ . كما وردت كلمة الحق بهذا المعنى في الشعر الجاهلي حيث قال لبيد:

<sup>1</sup> أحمد بن محمد، حاشية العلامة الصاوي على تفسير الجلالين، ملتزم الطبع والنشر عبد الحميد أحمد حنفي، القاهرة، ج2، ص275

<sup>25</sup>المرجع نفسه، ص75

<sup>3</sup> سورة الحاقة، الآية: 1-2-3.

<sup>4</sup> الفراهيد، العين مادة (حقق)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لسان العرب مادة (حقق)

أنكرتُ باطلهَا و بؤتُ بحقهَا  $^{***}$  عندي ولم يفخرْ على كِرامهَا  $^1$ 

 $^{2}$ ولما جاء القرآن غير مدلولها ودلت على يوم القيامة وهي شيء مجرد غير محسوس

## 31-الزقوم:

ذكر الزقوم في ثلاثة مواضع في القرآن الكريم من آيات السور المكية، وسبب ذلك أنه شجر لم تعرفه قريش. فقد روى أن أبا جهل قال عندما سمع الآيات القرآنية "إن هذا الشجر ينبت في بلادنا، فمن منكم يعرف الزقوم؟ فقال رجل قدم عليهم من إفريقيا: الزقوم بلغة إفريقيا الزبد بالتمر فقال أبو جهل: يا جارية هاتي لنا زبداً وتمرا نزقمه، فحعلوا يأكلون منه ويقولون: أفبهذا يخوفنا محمد في الآخرة، فبين الله تعالى في آيات أخرى صفتها قال تعالى: "إِنَّهَا شَجَرةٌ تَخُوبُجُ فِي أَصْلِ الْجَحِيمِ \*طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُجُوسُ الشَّيَاطِينِ" وأن شجرة الزقوم وما صاحبها من أوصاف، كان لها عند العرب في المشقياطينِ" وأن شجرة الزقوم وما صاحبها من أوصاف، كان لها عند العرب في الجزيرة العربية قد عرفتها وتحدثت عنها، وقد روي عن أبي حنيفة رضي الله عنه قال: الجزيرة العربية قد عرفتها وتحدثت عنها، وقد روي عن أبي حنيفة رضي الله عنه قال: أخبرني أعرابي من أزد السراة قال: الزقوم شجرة غبراء صغيرة الورق، مدورة، لا شوك فيها، نفرة مره، لها كعابر في سوقها كثيرة، ولها وريد ضعيف جدا يحرسه النحل، ولزها فيها، فؤه ورأس ورقها قبيح جداً

#### 32-الحطمة:

<sup>1</sup> ديوان لبيد، ص318

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص76-77

<sup>3</sup> سورة الصافات، الآية 64

<sup>4</sup> سيد قطب، في ظلال القرآن، مجلد7، ص54

وقد وصفت النار بأنها "حطمة" لأنها تحطم أمن يلقى فيها لشدتها وهولها، وقد ذكرت مرتين في القرآن كلاهما في سورة الهمزة، قوله تعالى "كَلَّا لَيُنبَذَنَّ فِي الْحُطَمَةِ ﴿ 4 ﴾ وَمَا الْحُطَمة على صيغة المبالغة من حطم الشيء يحطمه حطما إذا كسره والحطم الكسر على أي وجه كان. وحطمه فانحطم وتحطم الحطمة والحطام ما تحطم من ذلك. والحطمة والحاطوم في اللغة هي السنة الشديدة لأنها تحطم كل شيء، ويقال أصابتهم حطمة أي سنة وحدب. قال ذو الخرق الطهوي أصابتهم حطمة أي سنة وحدب. قال ذو الخرق الطهوي

من حطمة أقبلت حتت لنا ورق \*\*\* نمارسُ العودَ حتى ينبتُ الورقُ ويقال حطمت الدابة إذا أنست كأن الأيام حطمتها، والحطيم موضع بمكة كانوا يحلفون فيه الجاهلية فيحطم الكاذب وقالوا رجل حطم ورعى عظم إذا ساق مواشيه سوقا عنيفا ومنه قول الراجز:

قد لفها الليل بسواق حطم

#### 33-الصمد:

وردت لفظة الصمد في القرآن مرة واحدة، وقد ذكرت وصفاً لاسم الله عز وجل. قال تعالى: "قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴿ 1 اللّهُ الصَّمَدُ ﴿ 2 لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ ﴿ 3 وَلَمْ يَكُنْ لَا اللّهُ الصَّمَدُ ﴿ 2 لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ ﴿ 3 وَلَمْ يَكُنْ لَا اللّهُ الصَّمَدُ معناه المقصود في الحوائج لَهُ كُفُوًا أَحَدُ ﴿ 4 ﴾ 5 وقد ذكر في تفسيرها أن الصمد معناه المقصود في الحوائج على الدوام، وقالوا المتصف بالكمال المنزه عن النقائص فلا يقصد غيره ولا يعول إلا عليه، وقالوا أيضا أنه السيد المقصود الذي لا يقضى أمر إلا بإذنه والله سبحانه هو عليه، وقالوا أيضا أنه السيد المقصود الذي لا يقضى أمر إلا بإذنه والله سبحانه هو

 $<sup>^{1}</sup>$  لسان العرب، مادة حطم

 $<sup>^{2}</sup>$  الهمزة من الآية  $^{4}$  إلى  $^{2}$ 

<sup>3</sup> ابن دريد الأزدي، جمهرة اللغة، مؤسسة الجلبي وشركائه للنشر والتوزيع، القاهرة، ج2، ص172، مادة حطم.

<sup>4</sup> أبو سعيد الملك بن قريب بن عبد الله الملك، الأصمعيات، تحقيق أحمد محمد شاكر، عبد السلام هارون، دار المعارف، بمصر، 1961، ص 123

<sup>5</sup> سورة الإخلاص، الآية: 1-4.

السيد لا سيد غيره. فهو أحد في ألوهيته والكل له عبيد، وهو المقصود وحده بالحاجات الجيب وحده، الذي يقضي في كل أمر، ولا يقضى أحد معه وهذه الصفة متحققة ابتداء من كونه الفرد الصمد

والصمد بالمعنى المشهور في كلام العرب، وهذه الملاحظة توجد كثيرا مما يمكن أن يقال عن الصلة بين المصطلح القرآني في كلمة "الصمد" وبين معنى الكلمة في الشعر الجاهلي ويلاحظ أن كل المفسرين أجمعوا على تفسير كلمة الصمد بأنها السيد الذي لا سيد فوقه والملجأ الأخير لكل مضطر.

وقد أخذ المفسرون هذه المعاني من واقع الجاهليين لكلمة الصمد واستعمالهم لها في أشعارهم، هذا الاستعمال الذي يدل على التوافق بين المعنى اللغوي وبين المعنى الاصطلاحي للكلمة، قال أحد الشعراء الجاهليين يصف أحد الملوك<sup>2</sup>: يدعون الجهل في مجلسهم \*\*\* وهم أنصار ذي الجلم الصمد

#### 34-الصاخة:

وردت لفظة الصاحة مرة واحدة فقط في آية من آيات السور المكية.

فإذا كانت الصاخة هي النفخ الثانية وهو الأرجح فإن ذلك يؤكد أنها من صفات يوم القيامة، لأن الناس يقومون لله رب العالمين بعد هذه النفخة، وما أجمل ما علق عليها صاحب الزلال بقوله "والصاخة حرس عنيف نافذ يكاد يخرج صماخ الأذن وهو يشق الهواء شقا حتى يصل إلى الأذن صاخا ملحا والهول في هذا المشهد هول نفسي بحيثيفوع النفس ويفصلها عن محيطها، ويستبد بها استبداد، فلكل نفسه وشأنه، ولديه الكفاية في الهم الخاص به الذي لا يدع له فضله من وعى أو جهد<sup>3</sup>

<sup>1</sup> حاشية العلامة الصاوي على تفسير الجلالين، ملتزم الطبع والنشر عبد الحميد حنفي، مصر ج4، ص376

<sup>2</sup> أبو حاتم الرازي، الزينة، ص44

<sup>7014</sup> أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، دار الشعب، كتاب الشعب، دون تاريخ، مجلد 10، ص

## 35-الغسلين:

وردت لفظة (غسلين) في قوله تعالى: "وَلاطَعَامُ إِلاَ مِنْغِسْ لِينٍ، لَا يَأْكُلُهُ إِلَّا مِنْغِسْ لِينٍ، لَا يَأْكُلُهُ إِلَّا الْخَاطِئُونَ"، قال الزجاج: الغسلين ماء يسيل من صديد أهل النار²، وقيل معناها: "شديد الحر" ولا يعرف أصله في العربية ولا اللغات الأخرى شقيقات العربية كما وردت هذه اللفظة مرة واحدة.

# 36-الرقيم:

وردت لفظة الرقيم التي جاءت في قوله تعالى "أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ آيَاتِنَا عَجَبًا "<sup>4</sup> قال بعض المفسرين إن (الرقيم) اسم الوادي الذي كان فيه الكهف وعن ابن عباس أن (الرقيم) لوح كتبت فيه أسماؤهم، وعن جاهد بن جبر مثله وأهل اللغة يقولون: هو فعيل بمعنى مفعول أي رقيم بمعنى مرقوم أي مكتوب.<sup>5</sup>

كما وردت هذه اللفظه مرة واحدة.

<sup>1</sup> سورة الحاقة، الآية: 36-37

 $<sup>^{218/5}</sup>$ إبراهيم بن السري، معاني القرآن وإعرابه للزجاج، تحقيق عبد الجليل شلبي ، عالم الكتب، بيروت، ط $^{1}$ ، سنة  $^{1988}$ م ص $^{2}$ 

<sup>135/1</sup> أبو حاتم الرازي، الزينة في الكلمات الإسلامية القاهرة، ط2، 1957، ص35/1

<sup>4</sup> سورة الكهف، الآية: 09

تفسير الطبري، جامع البيان في تفسير القرآن، تحقيق محمود شاكر، دار المعارف، د ت، جزء، 131/8 ص152

# II الألفاظ المحسوسة من القرآن الكريم في السور المكية:

# 1- الرسول والنبي:

ذكرت كلمة الرسول والنبي في القرآن في آيات السور المكية ، بحيث وردت كلمة الرسول في مائتين وستة وثلاثين موضعاً في آيات السور المكية.

وذكرت كلمة النبي في ثلاثة وأربعين آية في آيات السور المكية، وذكر كلمتي "الرسول" و "النبي" في القرآن الكريم على أن كلا منهما تحمل معنى خاصاً، ولم يختلف العلماء والمفسرون حول هذه القضية، فقد ذكروا بوضوح أن الرسول أخص من النبي لأن كل رسول نبي وليس كل نبي رسول، وهذا القول صحيح حسب القياس ونجد الرسول في المهمة التي أسندت إليه أعم وأشمل من النبي.

وأن النبي هو من أوحي إليه بشرع خاص به، وأما الرسول فهو من أوحي إليه بشرع و أمر بتبليغه، ويمكن تعليل هذا الرأي بأن الأنبياء الذين ذكروا في القرآن الكريم غير الرسل لم تذكر لهم رسالة ولم يذكر أحد منهم بالاسم، فلعل الله عز وجل والله اعلم براده كان يريد أن يقوم هؤلاء الأنبياء في أممهم بمقام القدوة الحسنة وأن يكونوا دعوة لأممهم بسلوكهم وسيرتهم إما تقرير لشريعة سبقت أو تمهيد لشريعة أوشكت على الظهور على يد بعض الرسل، كما أن هؤلاء الأنبياء تعرضوا للعذاب والقتل، كما ذكر في آيات القرآن الكريم، خاصة التي تحدث عن أنبياء بني إسرائيل.

وفي الشعر الجاهلي لم تحمل هاتان الكلمتان أكثر من مدلولهما اللغوي البسيط. وأصل الرسل الانبعاث على التؤدة، والرسول يقال تارة للقول المحتمل وتارة لحامل القول أو الخبر قال طرفة:

ألا أبلغكُمْ عبدَ الظلال رسالةً \*\*\* وقد يبلغُ الأنباءُ عندَ الرسول 2

<sup>1</sup> ينظر :أبو عودة ،لتطور الدلالي من ص131إل ص 127.

 $<sup>^2</sup>$ ديوان طرفة ص $^2$ 

ويدل على النبي بمفهومه الإسلامي السابق مصطلح قرآني جديد، خصصه القرآن لهذا المعنى، كما خصص مفهوم كلمة الرسول، فصار الرسول والنبي كل منهما من المعاني القرآنية الجديدة.

## 2- القرآن والكتاب:

هما لفظتان يحملان دلالاتان حسية، فوردت لفظة "القرآن" في القرآن الكريم وخاصة في السور المكية حوالي أربعين آية من السور المكية، وبصيغة "قرآنه" مرتين. هذا فضلا عن الفعل "قرأ" ومشتقاته التي وردت سبعة عشر مرة أما لفظة "الكتاب" فقد وردت بحذه الصيغة حوالي مائتين مرة، وبصيغة "كتابا" اثنتي عشر مرة، وقد ذكرت صيغ أخرى للفظة تبلغ حوالي عشرين مرة، وهذا عدا الفعل "كتب" ومشتقاته التي وردت حوالي خمسين مرة أو أكثر أوقد اجتهد العلماء في بيان أصل كلمة "القرآن" فمنهم من قال أنه اسمه مرتجل على الكتاب المنزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومنهم من قال إنحا كلمة عربية أصيلة أورد بعض كتب اللغة في معاني "قرأ"، فقد ورد عن العرب قولمم: قرأت الناقة والشاة بمعنى حملت، وقرأ الشيء جمعه وضمه لبعضه البعض، وقرأت الشيء قرآنا جمعته وضممت بعضه إلى بعض، ومن قولهم ما قرأت هذه وقرأت الشيء قرآنا جمعته وضممت بعضه إلى بعض، ومن قولهم ما قرأت هذه المعنى يقول عمو بن كلثوم:

ذراعي عيْطلٌ أدمَاءَ بكر \*\*\* هجَانَ اللون لَمْ تقرأ جنيناً 5

<sup>1</sup> ينظر عبد الباقي، معجم المفهرس لألفاظ القرآن، دار الكتب، القاهرة، 1394هـ، مادة "قرأ"

<sup>2</sup> ينظر المرجع نفسه، مادة "كتب"

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص489

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لسان العرب، مادة قرأ وتاج العروس، مادة قرأ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>أحمد الزازوني، شرح المعلقات السبع، دار العلمية، بيروت، 1992، ص115

وأرى أن كلمة "القرآن" كلمة عربية أصيلة، مصدر من فعل قرأ عرفت بالمعنيين وأرى أن كلمة "القرآن الكريم التي وهما "التلاوة وجمع الشيء بعضه بعض" والذي يقرأ آيات القرآن الكريم التي وردت فيها كلمة "القرآن" يلاحظ أن معناه لا يخرج عن المعنيين السابقين أ، وأوضح مثال عن ذلك قوله تعالى: "لا تُحرّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ \* إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ \* فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبِعْ قُرْآنَهُ \* ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ "2. وقد بينت هذه الآية أنه حينما كان الرسول ينزل عليه الوحي كان حريصا على أن لا ينسى شيء، فكان يستذكر الوحي كلمة بكلمة فحاء هذا التعليم 3: " لا تُحرّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ \* إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ \* فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبِعْ قُرْآنَهُ أَمَا الكتاب هو من كتب الشيء يكتبه كتبًا وكتاباً وكتاباً وكتاباً وكتاباً مصدر، والكتاب اسم عن اللحياني، وقال الأزهري: الكتاب اسم لما كتب مجموعا والكتاب مصدر، والكتابة لمن تكون له الصناعة والخياطة. قد قيل: إن الكتاب إذا أطلق يعني التوراة 5، كذلك هو الفرض والحكم والقدر، قال الجعدي:

يا ابنة عمِي أكتابُ اللهِ أخرجنِي \*\*\* عنكمْ، وهلْ أمنعنَّ الله مِا فَعَلاً قال شمر: كل ما ذكر في الكتب قريب بعضه من بعض، وإنما هو جمعك بين الشيئين ... ومن ذلك سميت الكتيبة، لأنها كتبت فاجتمعت، ومنه قيل كتبت الكتاب، لأنه يجمع حرف إلى حرف 7.

من كل ما سبق يظهر تماما أن الكتاب يختلف عن القرآن، وإذا كان الكتاب في القرآن الكريم قد حمل معاني عدة، فإن القرآن له معنى واحد لا غير، وبهذا أن

أبو عودة، التطور الدلالي، ص490

<sup>2</sup> سورة القيامة، الآية 16-17-18-19

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، ص $^{490-491}$ 

<sup>4</sup> سورة القيامة الآية 16–17

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لسان العرب مادة، كتب

<sup>6</sup> الجعدي، شعر النابغة الجعدي، ط1، بيروت، دمشق، المكتب الإسلامي، ص194

<sup>7</sup> لسان العرب، مادة كتب

المعنيان (القرآن والكتاب) مصطلحان قرآنيان، أما الكتاب فحديد الدلالة والقرآن مصطلح صنعه القرآن لم تعرفه العرب من قبل، إذن فإن التشريع الإلهي لا ينفصل عن النظم الذي ورد فيه والشكل الذي نزل به، فالمضمون "الكتاب" الذي جعل الله فيه حكمه وأمره وتدبيره وهذا تخصيص لمعنى الكتاب مصداقاً لقوله تعالى: "أَفَغَيْرَ اللّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ الّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتَابَ مُفَصَّلًا " وقال أيضاً: "الر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ " والشكل "القرآن" يتلاحمان حتى يكونان شيئاً واحد وهو القرآن الكريم.

## 3- النصر والفتح:

لا يتم الحديث عن الجهاد في سبيل الله إلا بالحديث عن مصطلحي النصر والفتح في القرآن، وقد استعملت كلمة النصر وما اشتق منها في الشعر الجاهلي ويمكن جمع المعاني التي وردت فيها الكلمة في أربعة معان حسية وهي:

1. النصر بمعنى سقوط الغيث على البلاد، قال أبو عبيد: نصرت البلاد إذا أمطرت فهي منصورة أي ممطورة <sup>4</sup> قال الشاعر:

مَا كَانَ أخطاه الربيعُ فإنما \*\*\* نصرُ الحجازِ غيثُ عبد الواحدِ 5 وتفرع من كلمة النصر عدة معاني عن طريق المجاز: يقال نصرت أرض بني فلان إذا أتيتها.

- 2. النصر بمعنى العطاء
- النصر إعانة المظلوم: قال حداش بن زهير وقيل هو لأبي ذؤيب الهذلي:
   فإن كنت تشكو من حليل مخانة \*\*\* فتلك الحواري عقبها ونصورها ألم

<sup>1</sup> أنظر تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص114 - 115

 $<sup>^{2}</sup>$ سورة الأنعام، الآية 114

<sup>1</sup> سورة يونس، الآية 1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص298 -

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>المرجع نفسه، 297

فقد عرف العرب النصر بمعاني كثيرة منها (الغيث، إتيان البلاد، إغاثة المظلوم والمعونة، والعطاء، والانتقام).

لكن النصر في القرآن الكريم مقصور على الله عز وجل، وهو لا يكون إلا لأهله، وفد تضافرت الآيات الكريمة تحقق هذا المعنى، وقد ورد النصر في القرآن الكريم في حوالي مئة و أربعين آية، أسند فيها النصر غالبا إلى الله عز وجل<sup>2</sup> وسنورد أمثلة من السور المكية قال تعالى: "**وَنَصَرْنَاهُمْ فَكَانُوا** هُمُ الْغَالِبِينَ<sup>3</sup>" وفي آيات قليل ورد فيها النصر غير مسند إلى الله، بل اسند لبعض المخلوقات أو الناس التي تدعى أنها شركاء الله<sup>4</sup>، قال تعالى: " فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِئَةٍ يَنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنْتَصِرِينَ "5 وبمذا يكون القرآن خصص (النصر) في معنى محدد بعدما كان له عدة دلالات في العصر الجاهلي 6 أما الفتح فقد انحصرت معانيه الحسية أولاً في اللغة هو ضد الإغلاق، ويقال كذلك (الفتح الماء المفتح إلى الأرض لتسقى به أو هو الماء الجاري على سطح الأرض أو هو النهر، وعرف الفتح كذلك بافتتاح دار الحرب جمعه فتوح، وقد استعمل الفتح في معاجم اللغة مرادفا للنصر، وقيل الفتح هي أن تحكم بين خصمين، ومهما يكن من أمر هذه المعاني التي أوردتها المعاجم اللغوية فإن الفتح عرف في دواوين الشعر الجاهلي على أن الفتح هو افتتاح دار الحرب، على حين أوردت بعض الأقوال على أنهم عرفوا الفتح بمعناه اللغوي وهو ضد الإغلاق، والفتح بمعنى الحكم، وقد ذكر الفتح في القرآن الكريم في حوالي ثلاثين آية من السور المكية وقد خصص في القرآن الكريم معنى الفتح هو انتشار الإسلام ومن خلال هذا صار مصطلح قرآني جديد لم يرد في الشعر الجاهلي<sup>7</sup>، حيث قال تعالى: "وَيَقُولُونَ مَتَلَهٰذَا الْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ" ففي تفسير هذه الآية قال قتادة أن الفتح هو الراحة بعد التعب، والصفاء بعد العناء، وتحقق الغايات.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لسان العرب، مادة نصر

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، 298–299

<sup>3</sup> سورة الصافات، الآية 116

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، ص299

<sup>5</sup> سورة القصص، الآية 81

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص300

<sup>7</sup> ينظر أبو عودة، التطور الدلالي، ص304

#### -4 القلب:

وردت لفظة القلب بمشتقاتها في السور القرآنية حوالي ثمانين مرة في آيات السور المكية، فهو من الألفاظ المحسوسة الواردة في القرآن<sup>2</sup>.

والقلب من قَلَبَ، قَلَبَهُ يَقْلِبَهُ قَلْبًا، تحويل الشيء عن وجهه، وقلب الشيء وقلّبه: حوله ظهر لبطن وتقلب وانقلب، والقلب: صرفك إنسانًا تقلبه عن وجهه الذي يريده، وقد يعبر عن القلب بالعقل، قال تعالى: "إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ" قال الفراء: اي لمن كان له عقل و قال غيره لمن كان له تفهم وتدبر، وقال الأزهري: رأيت بعض العرب يسمى لحمة القلب هي العقلة السوداء في جوفه 4.

والقلب مصطلح قرآني أخص من الفؤاد في الاستعمال، فالقلب في القرآن علم على موضع المشاعر الإنسانية التي فطر الله عليها الإنسان فيعبر عن المعاني التي تختص به من الروح والعلم والشجاعة وغير ذلك فهو كما ورد في آيات السور المكية موضع الهدى والظلال قال تعالى: "تِلْكَ الْقُرَى نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَائِهَا وَلَقَدْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَى قُلُوبِ الْكَافِرِينَ "6 وموضع الرفق واللين والغلظة والقسوة، وكذلك موضع الحب والكره.

إذن فالفؤاد والقلب مصطلحان قرآنيان جديدا الدلالة، ومن يستقرئ الآيات التي ذكر فيها القلب يدرك تماما الاختلاف بينهما في الدلالة، ويدل ذلك

<sup>1</sup> سورة السجدة، الآية 29

<sup>2</sup> تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص106

 $<sup>^3</sup>$  سورة ق، الآية  $^3$ 

<sup>4</sup> لسان العرب، مادة قلب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>2 ينظر تمام محمد، السيد ألفاظ وتراكيب، ص

<sup>101</sup> سورة الأعراف، الآية 6

أيضاً قوله عليه الصلاة والسلام: أتاكم أهل اليمن هم أضعف قلوباً وأرق أفئدة، الفقه يمان والحكمة يمانية"1.

### 5-السجود:

تعتبر لفظة السجود من الألفاظ السلوكية المحسوسة والسجود هو الانحناء والتطامن إلى الأرض، وأَسْجَدَ الرجل طأطأ رأسه و انحنى والسجود أيضاً إدامة النظر إلى الأرض<sup>2</sup>، نخلة ساجدة إذا أمالها حملها ونخل سواجد، قال لبيد:

بينَ الصفًا و خليج العين ساكنةٌ \*\*\* غلب سواجد لم يدخل بما الحصر 3

لكن نرى أن السجود مرادف للركوع ويزيد عن الركوع في درجة الانحناء والتطامن حتى يصل إلى الأرض، ولذلك قالوا سجد البعير إذا برك<sup>4</sup>، ويروي أن ليلى بنت عروة بن زيد الخيل قالت لأبيها: كم كانت الخيل حين قال:

بني عامر هل تعرفونَ إذا غدا \*\*\* أبو مكنف قد شدَ عقدُ الدوائر بي عامر هل تعرفونَ إذا غدا \*\*\* ترى الأكمَ فيهَا سجدٌ للحوافر فقال: لست أعرف إلا ثلاثة أفراس، أحدها فرسي: وهذا يدل على أن السجود يكون بانحناء شديد او تطامن نحو الأرض، وقد شاع التصور للسجود في الجاهلية، وكأن عندهم من يسجد للأحبار من أهل الكتاب حتى يصل سجود الأرض. قال حميد بن ثور يصف نساء 5:

فلما لوين على معصم \*\*\* وكف خصيب وأسوارها فضول أزمتها أسجدت \*\*\* سجود النصارى لأحبارها

<sup>1</sup> ينظر تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب، ص107

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جمهرة اللغة، مادة مسجد

 $<sup>^{3}</sup>$ ديوان لبيد بن ربيعة العامري، دار صادر، بيروت، د ت، ص $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص192

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>المرجع السابق، ص192

وقد عرف السجود عند الجاهليين بمعنى التحية التي تتضمن مشاع الطاعة والولاء  $^{1}$  قال الأعشى:  $^{2}$ 

فلما أتانا بعيد الكرى \*\*\* سجدنا له ورفعنا عمارا وعرف الجاهليون السجود للملك، أو لتعظيم إنسان، أو لإظهار الطاعة، أو الخوف من فارس شجاع، وكل ذلك واضح في شعرهم قال النابغة أ:
قامت تراءى سجفي كلة \*\*\* كالشمس يوم طاوعها بالأسعد

أو درة صفية غواصها \*\*\* بمج متى يرها يهل ويسجد وقال عمرو بن كلثوم مفتخرا<sup>5</sup>

إذا بلغَ الفطامُ لنَا صبي \*\*\* تخرُ لهُ الجبابرُ سَاجدينَا

وقد استعمل القرآن السجود بمعنى الحقيقة ثم بمعنى الجازي، وأسند فعل السجود في القرآن إلى عناصر متعددة من خلق الله، كالملائكة والشمس والقمر والشجر والإنسان، وما في السموات والأرض وتحدثت آيات كثيرة عن أمر سجود إبليس، ولسنا نعرف على وجه التحقيق والتحديد سجود الملائكة أو سجود المخلوقات الأخرى ممن في السماوات والأرض، وكلنا نعرف يقيناً أن السجود في هذه الآيات معناه الطاعة والخضوع لله، وهذا المعنى هو المعنى المجازي المتطور عن المعنى الأساسي وهو الانحناء والتطامن حتى يصل الوجه إلى الأرض، وقد رأينا أن الشعر الجاهلي عرف كثيراً من الشواهد على المعنى المجازي، والمعنى الأساسي

ومن الآيات من السور المكية التي وردت في القرآن الكريم بمعناها الحقيقي قوله تعالى: "إِذَا يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا" أما المعنى الثاني، فقد خصص القرآن السجود لله عز

<sup>1</sup> ديوان حميد ثور الهلالي، الدار القومية للطباعة والنشر والقاهرة، 1965، ص96

<sup>2</sup> ديوان الأعشى، ص87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص 192

<sup>4</sup>ديوان النابغة، ص143

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>شرح المعلقات السبع، الدار العلمية، بيروت، 1992، ص127

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص 193-194

<sup>7</sup> سورة الإسراء، الآية 104

عز وجل، بعد أن كان في الشعر الجاهلي عاما، كما رأينا في الشواهد الشعرية السابقة وإذا ذكر السجود اليوم فهو سجود الصلاة خضوعا وعبادة لله عز وجل قال تعالى: "وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ السجود اليوم فهو سجود الصلاة خضوعا وعبادة لله عز وجل قال تعالى: "وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ السجود السور سُجَدًا وَقِيَامًا" كما وردت هذه اللفظة في حوالي خمسين موضعاً بصيغها المختلفة في السور المكية.

#### 5-الصلاة:

تعتبر لفظة الصلاة من السلوكيات المحسوسة قديما قبل الإسلام وبعد نزول القرآن فحاول علماء اللغة والتفسير أن يجدوا الصلة بين المعنى اللغوي والاصطلاحي ففي كلمة الصلاة، جاء في جمهرة اللغة: "الصلا العظم الذي فيه مغرر عجب الذنب، وهما صلوانوالصلا العظم عليه الإليتان. وهو آخر ما يبلى من الإنسان في القبر، قال شاعر:

تركتُ الرمحَ يبرقُ في صلاه \*\*\* كأنَ سنانه خرطومُ نسْر 3

 $^{4}$ ويقال: الصلاة من صلت العود إذا لينته، لأن المصلى يلين ويخشع

والصلا: وسط الظهر عند كل ذي أربع وللناس، وإذا أتى الفرس على أثر الفرس السابق قيل: صلى وجام صليا، لأن رأسه يتكوا لصلا الذي بين يديه  $^{5}$ , والمصلي من الخيل: الذي يجيء بعد السابق، لأن رأسه بكى صلا المتقدم، وهو تالي السابق، قال اللحياني: إنما سمي مصليا لأنه يجي و رأسه على صلا السابق، قال أبو العباس: المصلى في كلام العرب السابق المتقدم قال وهو مشبه بالمصلى من الخيل، وهو السابق الثاني: قال ويقال للسابق الأول المجلى وللثاني المصلى  $^{6}$ .

أبو عودة، التطور الدلالي، ص194

<sup>2</sup> سورة الفرقان، الآية 64

<sup>3</sup> ابن دريد الأزيدي، جمهرة اللغة، مادة صلا

<sup>4</sup> بن فارس أبو الحسين أحمد، مجمل اللغة، تح: هادي حسن حمودي، منشورات المنظمة العربية، الصفات، الكويت، ط1، ج3، ص234

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>الفراهيدي، العين، مادة صلو

السان العرب، مادة صلى، تاج العروس، مادة صلو $^{6}$ 

قال بشامة بن حزن النهشي:

إِنْ تبتدرْ غايةٌ يومًا لمكرمة \*\*\* تكفُ السوابقُ منهَا والمصلينَا 1

وقيل: الصلاة في اللغة مشرك بين الدعاء و التعظيم والرحمة والبركة، قال المنادي بن الرازي: الصلاة عند المعتزلة من الأسماء الشرعية ومن خلال تعريفنا لمصطلح الصلاة من حيث الجانب اللغوي وما ورد من شعر العصر الجاهلي نجد الجانب المحسوس هو الطاغي عليها، كذلك حتى حينما حاء القرآن فخصص الصلاة إذا صارت عبادة مخصوصة تطغى عليها الجانب الحسي فهي خصت لعبادة لها هيئة معروفة بل ركن ثاني من أركان الإسلام ، وأرجع أن الصلاة في معناها الإسلامي مأخوذة من معنى الطلب وهذا يدل على أن القرآن الكريم استعمل ما استعمله العرب في شعرهم، إلا أن القرآن خصص الصلاة بالهيئة المعروفة فأصبحت كما قلنا ركن من أركان الإسلام، وأشد ما يدعم هذا الرأي هو تخصيص معنى "الدعاء" أي "صلى" بمعنى دعاء، وهو معنى الكلمة قبل أن يخصصها القرآن بالصلاة الإسلامية المعروفة فوسنورد أمثلة من السور المكية حول هذه الوجوه قوله تعالى: "اثلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفُحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكُمُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ " كما وردت هذه اللفظة في النين وأربعين آية من السور المكية.

### 6-الزكاة:

وردت لفظة الزكاة في ثلاث وعشرين آية حالتها متصلة أو منفصلة فضلا عن مشتقاتها في السور المكية، والزكاة في اللغة النماء والريع من زكاء يزكو زكاءً وزكواً 6. وكل شيء: يزداد وينمو فهو فهو يزكو زكاءً، وفي العصر الجاهلي لم يعرف للكلمة غير معنى الزيادة في الشيء، ومن ذلك أن

<sup>1</sup> المرزوقي، شرح ديوان الحماسة، ت عبد السلام هارون، ط1، دار الجيل، بيروت، 1991، ص103

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الزبيدي، تاج العروس، مادة صلو

<sup>3</sup> ينظر تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب ودلالات جديدة في السياق القرآني،ص96.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>أبو عودة، التطور الدلالي، ص183

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> العنكبوت، الآية: 45

<sup>6</sup> لسان العرب، مادة زكا

العرب كانوا يطلقون على الفرد الواحد خسا وعلى اثنين زكا، وقيل لهما ذلك لأن الاثنين أزكى من الواحد، وفي المثل العربي: خسا أم زكا وقالوا هذا الأمر لا يزكوا بفلان أي يكيف به، وأنشد صاحب اللسان2:

# والمَالُ يزكو بكَ مستكبراً \*\*\* يختالُ قد أشرقَ للنَاظر

أما الزكاة في القرآن: ما أخرجته من مالك لتطهره به 3، فالمعنى الاصطلاحي الإسلامي، وهو القدر الذي يخرجه المسلم من ماله إذا اكتمل نصاب ماله 4، وبعد فإن الزكاة مصطلح قرآني صنعه صنعه القرآن بهذه النية ومن ثم تطور دلالته عن المعنى اللغوي الأصلي، وليس من شك أنها لم تكن معروفة في الجاهلية بهذه المعنى، لأن العرب في الجاهلية لم يعرفوا نظاما محدداً، أما القرآن فقد حدد للناس نظاما إسلاميا شاملاً كاملاً في كيفية التعامل بالمال، وسنورد أمثلة لوجوه الزكاة في القرآن الكريم من السور المكية والتي استعمل فيها المعنى الأصلي لمادة "زكا" الذي هو ازداد و نما، والمعاني المجازية التي تفرعت عنها كالصلاح والبركة، والتطهير يقول تعالى: "قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زُكّاهَا" وقوله أيضاً: "قَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَى أَنْ تَزَكّى" ونرى أن الزكاة يطغى عليها الجانب الحسي "المادي" سواءً في العصر الجاهلي أو الإسلام.

## 7-الميزان:

وقد ذكرت معاجم اللغة العربية كلمة الميزان بمعانيها المختلفة التي ترددت على ألسنة الناس فقالت: الوزن ثقل شيء مثله، وقال في العصر الجاهلي، فقالت: الوزن هو وزن الثقل والخفة، وقال الليث: الوزن ثقل شيء مثله، وقال

<sup>1</sup> المرجع نفسه، مادة زكا

<sup>2</sup> المرجع نفسه مادة زكا

<sup>3</sup> أبو عودة، التطور الدلالي، ص213

<sup>4</sup>المرجع السابق، ص213

<sup>5</sup>سورة الشمس، الآية 9

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>سورة النازعات الآية 18

أبو العباس: قال أعرابي العرب تقول ما لفلان عندي وزن أي قدر لخسته أ، ويقال وزنت فلان ووزنت لفلان، وهذا يزن درهما، وهو درهم وازن، جاء في اللسان:

مثلُ العصافير أحلاً ومقدرة \*\*\* لو يوزنون بزف الريشُ مَا وزنُوا جهلاً علينا وجبنًا من عدوهم \*\*\* لبئست الخلتان الجهْلُ والجُبن

لم يخرج معنى الميزان في القرآن الكريم عن هذه المعاني التي عرفتها العرب واستعملوها، ورد وزن الشيء لتقدير ثقله وهو معناه الأول كقوله تعالى: "وَإِذَا كَالُوهُ أُووَزَنُوهُ يُحْسِرُونَ " وورد بمعنى القيمة والقدر وكذلك أعمال الإنسان في الدنيا توزن عليه يوم الحساب، فمنهم من خفت موازينه ومنهم من ثقلت موازينه كما وردت هذه اللفظة بصيغها المختلفة حوالي عشرين مرة في السور المكى

# 9- التبتل:

جاءت لفظة "التبتل" مرة واحدة في القرآن في سورة المزمل وجاء في معاجم اللغة أن التبتل: "القطع" وقيل الحق، وقيل: تمييز الشيء عن الشيء، والتبتل: ترك النكاح والزهد فيه والانقطاع عنه، وانبتل في سريه: جدَّ و مضى، والتبتيل: فسير غير النخل يبتل عنه: أي يقطع عضو عنه ويعزل<sup>3</sup>.

وأصل التبتل عند العرب: هو القطع ويقال المرأة المتبتلة هي التي حسن ذكر عضو منها، أي منقطعة الخلق عن النساء فلها عليهن فضل  $^{5}$ ، وقال الأعشى:

مبتلةٌ هيفاء ود شبابها \*\*\* لها مقلتا رئم وأسودَ فَاحمُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لسان العرب، مادة وزن

 $<sup>^{2}</sup>$ سورة المطففين، الآية  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب ودلالات جديدة في السياق القرآني، ص67

<sup>4</sup> الفخر الرازي، التفسير الكبير، بيروت لبنان، دار الكتب العلمية، ط1، مج15، ح30، 1990، ص157

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب ودلالات جديدة في السياق القرآني، ص67

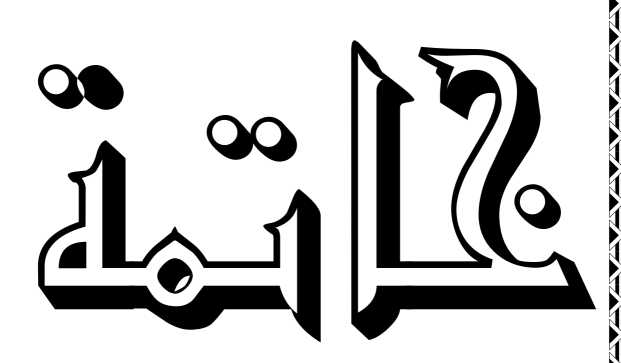
<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ديوان الأعشى، ص47

# الفصل التطبيقي

ومن المعاني التي أعطاها القرآن للتبتل أنه ليس حكرا على أحد من الناس، فالتبتل أمر إلهي لكل مسلم، وليس مخصوص لأحدكما هو عند النصارى، ويلاحظ أن لفظة التبتل من السلوكيات المحسوسة سواء في العصر الجاهلي وبعد نزول القرآن أ، قال تعالى "وَاذْكُرْ إِسْمَ رَبِكَ وَ تَبَتّل إِلَيْهِ تَبْتيلاً "2. كماذكرت هذه اللفظة مرة واحدة في آيات السور المكية.

أعمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب ودلالات جديدة في السياق القرآني، ص68

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>سورة المزمل، الآية: 08



N

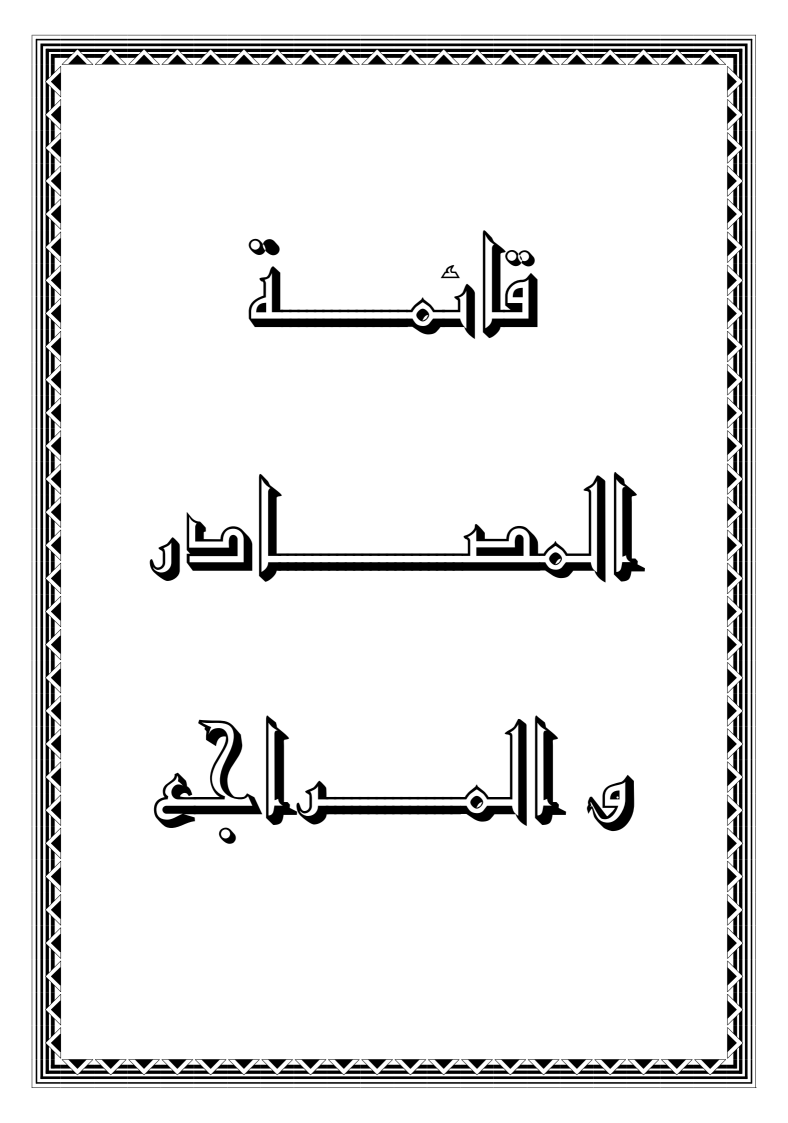
#### خاتمة

بعد هذه المسيرة من الدراسة والاستقصاء لألفاظ القرآن الكريم، وخاصة ألفاظ السور المكية تبين لنا أن التغير الدلالي الذي يحدث للألفاظ الموجودة في السور المكية يمكن حصره في النقاط التالية:

- إن للقرآن الكريم الأثر البارز على كل العلوم لاسيما الدرس الدلالي، فقد وجدت مباحث دلالية في معظم الأعمال اللغوية المبكرة عند العرب، مثل تسجيل غريب القرآن والحديث، حيث أولى العلماء الألفاظ القرآنية والأحاديث عناية فائقة خاصة، فبرز العديد من العلماء كالصحابي الجليل بن عباس "رضي الله عنه" الذي يعد عمله في تفسير الغريب نواة للمعاجم العربية
- تنويع القرآن لدلالات الألفاظ عن طريق الجاز وغيره من الأساليب كالتخصيص، والتعميم، ونحوها مما هو معروف في مباحث الدلالة.
- استعمال القرآن الكريم لكثير من الألفاظ العربية في دلالتها الموضوعة استعمالا حقيقياً دون تغيير
- مراعاة القرآن للتغييرات الدلالية الجديدة لألفاظ السور المكية التي أصبحت تدخل في الحقائق الشرعية.
- من المعروف أن التغير في لغات العالم كلها بطئ جداً، أما في اللغة العربية فقد كان متسارعاً فقد صنع القرآن الكريم لغة إسلامية جديدة، فالقرآن طور العربية وجعلها منذ نزوله في الإسلام مرحلة خليقة بأن تكون معبرة عن دين جديد، إذ لا شك أن الإسلام قد أثر في اللغة تأثيرا كبيراً، وخير شاهد على هذا التأثير الألفاظ التي سميت بالألفاظ الإسلامية فيما بعد الإسلام بالألفاظ الإسلامية، فضلا عن إحداثه لألفاظ جديدة للتعبير عن معان جديدة اقتضاها الشرع الحنيف والواقع الجديد

- كذلك إن ألفاظاً في السور المكية إذا قورنت بلغة العصر الجاهلي نجدها توزعت على ثلاث مجموعات:
- 1- مصطلحات ثبتت دلالتها في القرآن الكريم على ما كانت عليه في العصر الجاهلي، مع إضفاء القرآن عليها صبغته الخاصة من ذلك لفظة التبتل والسجود بنسبة خمس وعشرين بالمئة
- 2- ألفاظ تغيرت دلالتها عماكانت عليه في الشعر الجاهلي، وهذا التغير اتخذ أشكالاً عديدة توافق ما أثبته الفصل الأول من أنواع التغير الدلالي فهناك ألفاظ كانت عامة في دلالتها وخصص القرآن الكريم دلالتها في معنى اصطلاحي خاص من ذلك: الصلاة والخشوع والطهارة والذكر، وهناك ألفاظ أخرى خاصة الدلالة وجاء القرآن الكريم وأعطاها دلالة عامة كالدين والإسلام بنسبة خمس وسبعين بالمئة
- 3- وهناك ألفاظ أعطاها القرآن الكريم دلالة جديدة لم تكن معروفة لها في العصر الجاهلي مثل: الزكاة والجحيم والعقاب والعذاب والغيث والمطر.
- كذلك وجود نسبة كبيرة من الألفاظ ذات الدلالة المحردة في القرآن الكريم مثل: لفظة الدين والجحيم بنسبة سبعين بالمئة، مقابل نسبة قليلة من الألفاظ المحسوسة في القرآن الكريم مثل القرآن والكتاب والسجود والصلاة بنسبة ثلاثين بالمئة.
- كما يوجد كذلك ألفاظ هي أكثر دوران في آيات السور المكية، سواء لها معنى مجرد مثل: "الرسول الكافر والكفر، والمؤمن والإيمان...إلخ" وأخرى لها معنى محسوس مثل: "الرسول والنبي، والقرآن والكتاب ...إلخ"

وبهذا نقول أن القرآن الكريم أعطى معاني مختلفة للألفاظ وألبسها حلة جديدة مما غير من دلالتها ومعانيها، عماكانت قبل نزولها.



# • القرآن الكريم.

.www.quran.com : المصحف الإلكتروني برواية حفص من موقع -1

# • المعاجم:

1- أحمد ابن فارس، مقاييس اللغة، ت: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ط2، 1979.

2 - ابن دريد الأزدي، جمهرة اللغة، علق عليه ووضح الحواشي وفهارسه، ابراهيم شمس الدين، د ت، ط1، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية.

3- ابن دريد الأزدي، جمهرة اللغة، مؤسسة الجلبي وشركائه للنشر والتوزيع، القاهرة.

حسب الله وهاشم محمد الشاذلي، دار المعارف، القاهرة.

4-ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم ،لسان العرب، دار صادر بيروت، سنة 1968..

5- الزمخشري، أساس البلاغة ، عيون السود، دار الكتب، بيروت، لبنان، ط1، 1998.

6-الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، المطبعة اليمنية، القاهرة، 1324.

7-الراغب الاصفهاني، مفردات الفاظ القرآن الكريم، دار القلم، دمشق، دار الشامية، بيروت، ط4،2009.

8-عبد الباقي، معجم المفهرس لألفاظ القرآن، دار الكتب، القاهرة، 13

9-ابن فارس أبو الحسين أحمد، مجمل اللغة، تح: هادي حسن حمودي، منشورات المنظمة العربية، الصفات، الكويت، ط1، ج3، ص234

10-محمد مرتضى الزبيدي، تاج العروس، دار المكتبة الحياة، بيروت، ط1، د ت.

11-مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق، ط4، مصر، 2004.

-12ياقوت، معجم الأدباء، وزارة المعارف العمومية، مصر، ج1، د ت طبعة الاخير.

### • الدواوين:

- 1- الأصمعي، الأصمعيات، تحقيق أحمد محمد شاكر وعبد السلام هارون، بيروت، لبنان، ط1،دت
  - 2- أحمد الزوزوني ،شرح المعلقات دار العلمية بيروت،1992م.
- 3- أبو تمام الطائي، ديوان الحماسة، مختصر من شرح مكتبة محمد على صبيح القاهرة، 1955م.
- 4- أبو عبد الله الحسين بن أحمد بن الحسين، شرح المعلقات السبع، البالبي الحلبي، القاهرة، ط2، 1959.
  - 5- ابن رؤية، ديوان الحجاج، تحقيق عزة حسن، دار الشروق، بيروت، د ط، 1971.
    - 6- الجعدي، شعر النابغة الجعدي، ط1، بيروت، دمشق، المكتب الإسلامي.
      - 7- ديوان الأعشى، شرح محمد حسين، المطبعة النموذجية، 1950.
- 8- ديوان الشماخ بن ضرار الذبياني، حققه وشرحه، صلاح الدين الهادي، دار المعارف بمصر 1969.
  - 9- ديوان النابغة الذبياني، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، رقم الإيداع 1977
    - 10- ديوان حميد ثور الهلالي، الدار القومية للطباعة والنشر والقاهرة، 1965.
- 11- ديوان زهير بن أبي سلمي، دار صادر للطباعة والنشر، دار بيروت للطباعة والنشر، 1964م.
- 12- ديوان طرفة بن العبد، تحقيق الدكتور على الجندي، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، سنة 1962.
- 13- ديوان كعب بن زهير، شرح أبو سعيد السكري، الدار القومية للطباعة النشر، القاهرة، 1950.

- 14- ديوان لبيد بن ربيعة العامري، دار صادر، بيروت، د ت.
- 15- ديوان الأعشى الكبير، ميمون بن قيس، شرح وتعليق الدكتور محمد محمد حسين، المكتب المكتب الشرقي للنشر والتوزيع، بيروت، 1968
  - 16- ديوان عبيد بن الأبرص، شرح أحمد عدرة، دار الكتاب العربي، بيروت، 1994، ط1.
    - 17 ديوان نابغة، النابغة الذبياني، تحقيق أبو الفضى إبراهيم مصر، دار المعارف،دت،دط.
    - 18- ديوان عبيد بن الأبرص، تح: حسين نصار، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، 1957
- 19- الضبي، المفضل، ابن محمد ابن يعلى، المفضليات، تحقيق أحمد محمد شاكر وعبد السلام هارون، دار المعارف مصر، 1964.

## • المصادر والمراجع:

- 1- أبو الأعلى المودودي، المصطلحات الأربعة في القرآن، دار القلم، ط1، 1981، الكويت.
- 2- أبو القاسم جار الله محمود بن عمر، أساس البلاغة، المطبعة الذهبية، القاهرة، ط1، 1883.
  - 3- أبو حاتم احمد بن حمدان الرازي، الزينة في الكلمات الإسلامية القاهرة، ط2، 1957.
- 4- أبو حاتم احمد بن حمدان الرازي، الزينة في الكلمة الاسلامية العربية، مركز الدراسات والبحوث اليمني، صنعاء، ط1، 1994.
- 5- أبو سعيد الملك بن قريب بن عبد الله الملك، الأصمعيات، تحقيق أحمد محمد -شاكر، عبد السلام هارون، دار المعارف، بمصر، 1961.
- 6- أبو عبد الله الحسين بن محمد الدامغاني، الوجوه والنظائر لألفاظ كتاب الله العزيز، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، دت، دط.
- 7- أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لأحكام القرآن، دار الشعب، كتاب الشعب، دت.
  - 8- أبو عبد الله محمد بن اسماعيل، صحيح البخاري، طبعة الشعيان.

- 9- أبوهلال العسكري، الفروق في اللغة، دار الآفاق الجديد، بيروت، ط4، 1980.
- 10- ابو هلال العسكري، كتاب الصناعتين، مطبعة محمود بك، مصر، ط1، 1319هـ.
  - 11- أحمد أمين فجر الإسلام، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط1، 1969.
- 12- احمد بن فارس، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها، دار الكتل العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1997
- 13- أحمد بن محمد، حاشية العلامة الصاوي على تفسير الجلالين، ملتزم الطبع والنشر عبد الحميد أحمد حنفي، القاهرة.
  - 14- أحمد عمر مختار، البحث اللغوي عند الهنود، دار الثقافة، بيروت، لبنان، سنة 1982.
    - 15- أحمد عمر مختار، علم الدلالة، عالم الكتب، القاهرة، ط5، سنة 1993.
- 16- أحمد مومن، اللسانيات النشأة والتطور، ديوان المطبوعات الجامعية، ديوان الجزائر، ط2، سنة 2005.
  - 17- إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو مصرية، ط5، سنة 1984.
- 18- إبراهيم بن السري، معاني القرآن وإعرابه للزجاج، تحقيق عبد الجليل شلبي ، عالم الكتب، بيروت، ط1، سنة 1988.
  - 19- ابن قتيبة، أدب الكاتب، حققه محمد الدالي، مؤسسة الرسالة، 1981.
    - 20- ابن قتيبة، الشعر والشعراء، دار الثقافة، بيروت، 1969.
  - 21- تفسير الطبري، جامع البيان في تفسير القرآن، تحقيق محمود شاكر، دار المعارف، دت.
    - 22- الجاحظ، البيان والتبيين، المطبعة التجارية الكبرى، مصر، ط1، 1926.
- 23- جبران مسعود، الرائد معجم لغوي عصري، دار العلم للملايين، ط1، بيروت، لبنان، مارس 1992.
  - 24 جرجي زيدان، اللغة العربية كائن حي، مؤسسة هنداوي، مصر القاهرة، 2012.
- 25- جلال الدين السيوطي، الاتقان في علوم القرآن، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط1، 2008.

- 26 جلال الدين السيوطي، الاتقان في علوم القرآن، وزارة الشؤون الاسلامية، السعودية، دت.
  - 27 حاتم صالح الضامن، علم اللغة، مطبعة التعليم العالي، الموصل، دط، 1989.
- 28 حاشية العلامة الصاوي على تفسير الجلالين، ملتزم الطبع والنشر عبد الحميد حنفي، مصر.
  - 29 حيدر فريد عوض، علم الدلالة، دراسة نظرية تطبيقية، مكتبة النهضة المصرية، 1999م.
    - 30- رمضان عبد التواب، فصول في فقه اللغة، مكتب الخانجي، القاهرة، 1999.
    - 31- ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ت: كمال بشر، ط1، القاهرة، 1975.
    - 32- سيد قطب، في ظلال القرآن، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط1، 1971.
      - 33- السيوطي، المزهر في علوم اللغة، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، 1986.
        - 34- شرح المعلقات السبع، الدار العلمية، بيروت، 1992.
    - 35 صبح صالح، دراسات في فقه اللغة، دار العلم للملايين، بيروت، ط1، 2004.
- 36- صيني محمود اسماعيل، التقابل اللغوي وتحليل الأخطاء، الرياض، جامعة الملك سعود، عماد شؤون المكتبات، ط1، 1982.
- 37- عائشة عبد الرحمان بنت الشاطئ، الاعجاز البياني القرآني ومسائل الأزرق، دار المعارف، مصر، 1971.
  - 38 عبد الحميد الشلقاني، مصادر اللغة، المنشأة العامة، ليبيا، ط2، 1982.
- 39- عبد السلام المسدي: اللسانيات وأسسها المعرفية، الدار التونسية للنشر والمؤسسة الوطنية للكتاب، تونس الجزائر، 1986.
  - 40-عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، مكتبة الخاني، مصر، د ت.
- 41- عبد الكريم محمد حسن جبل، في علم الدلالة دراسة تطبيقية في شرح الانباري للمفضليات، دار المعرفة الجامعية، 1997م.
  - 42 على عبد الواحد الوافي، علم اللغة، نفضة مصر، مصر، ط1، 2004.
- 43- عودة خليل أبو عودة، التطور الدلالي بين لغة الشعر الجاهلي ولغة القرآن الكريم، مكتبة المنار، ط1، 1985.

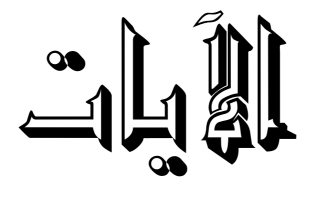
- 44-غازي مختار طليمات، في علم اللغة، دار طلاس، ط2، 2000.
- 45- الفخر الرازي، التفسير الكبير، بيروت لبنان، دار الكتب العلمية، ط1، مج15، ح30، 1990.
  - 46-القوافي، بقائس الأصول في شرح المحصول، مكتبة نزار، مكة، د ت.
  - 47 كمال بشر، التفكير اللغوي بين القديم والجديد، دار غريب، القاهرة، سنة 2005.
    - 48 مازن مبارك، نحو وعى لغوي، مؤسسة الرسالة بيروت، 1979.
    - 49- مجيد عبد الحليم، الماشطة، علم الدلالة ، كلية الآداب، جامعة البصرة، 1980.
      - 50 محمد المبارك، فقه اللغة وخصائص العربية، دار الفكر، بيروت 1972.
        - 51- محمد بن أحمد القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، بيروت، ط2.
  - 52 محمد بن أحمد القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، دار الكتب المصرية، ج1، ط2، 1935.
- 53 محمد بن علي الجيلاني الشتوي، التغير الدلالي وأثره في فهم النص القرآني، مكتبة حسن العصرية، ط1، بيروت، لبنان.
- 54 محمد بن محمد الهادي، ارسال العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، المطبعة المصرية الأزهر الشريف، مصر، 1927.
- 55- محمد سلو محمد العوا، الوجوه والنظائر في القرآن الكريم، دار الشروق، القاهرة، بيروت، ط1، 1998.
- 56 محمد سليمان ياقوت، منهج البحث اللغوي، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية، دط، 2003.
- 57 محمد مبارك، فقه اللغة، دراسة تحليلية مقارنة للكلمة العربية، مطبعة جامعة دمشق، 1960.
  - 58- محمد محمد داود، العربية وعلم اللغة الحديث، داغرين، 2001م.
- 59 محمد يعقوب الفيروزبادي، بصائر ذوي التمييز، تحقيق محمد على النجار، القاهرة، 1996.
  - 60-محمود السعران، علم اللغة، مقدمة للقارئ العربي، دار النهضة، بيروت، دت.
    - 61- مقاتل بن سليمان، الوجوه والنظائر، مركز جمعة الماجد، دبي ط1، 2006.

- 62 منقور عبد الجليل، علم الدلالة أصوله ومباحثه في التراث العربي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سنة 2001.
  - 63- نعمان بوقرة، المدارس اللسانية المعاصرة، مكتبة الآداب، القاهرة، سنة 2003.

#### • رسائل جامعية:

- 01- تمام محمد السيد، ألفاظ وتراكيب ودلالات جديدة في السياق القرآني، رسالة ماجستير، 2010.
- 02 حنان منصوري ، التطور الدلالي للألفاظ في النص القرآن دراسة بلاغية ، إشراف : كاظم الجبوري، رسالة دكتوراه جامعة بغداد، 2005
- 03 عفراء رفيق منصور: التطور الدلالي لدى الشعراء البلاط الحمداني، إشراف ماهر عيسى حبيب، قسم اللغة العربية، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة تشرين (مذكرة ماجستير مخطوطة 2008-2008)







| "مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ" سورة الفاتحة الآية 3                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| "وَلَلَدَّارُ اَلْأَحْرَةُ خَيْرٌ للَّذَيْنَ يَتْقُونَ أَفَلا تَعْقَلُونَ" سورة الأنعام الآية 23ص53                                                                                                                                                                         |
| "أَفَغَيْرَ اللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتَابَ مُفَصَّلا " سورة الأنعام<br>الآية114                                                                                                                                                    |
| " إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَىٰ وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ ﴿80﴾وَمَا أَنتَ بِحَادِي الْعُمْيِ<br>عَن ضَلَالَتِهِمْ أَ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُّسْلِمُونَ" سورة الأعراف الآية43ص46                         |
| "وَلَقَدْ جِئْنَاهُم بِكِتَابٍ فَصَّلْنَاهُ عَلَىٰ عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ" سورة الأعراف الآية<br>52                                                                                                                                                  |
| " وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمْ اللَّهِمْ أُنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴿82﴾ فَأَبَحَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ﴿83﴾ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَّطَرًا اللَّ فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ |
| الْمُحْرِمِينَ ﴿84﴾ "سورة الأعراف الآية 82-84ص65                                                                                                                                                                                                                            |
| "تِلْكَ الْقُرَى نَقْصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَائِهَا وَلَقَدْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَّبُوا مِنْ<br>قَبْلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ الْكَافِرِينَ"سورة الأعراف الآية 101ص82                               |
| "الر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيم "سورة يونس الآية 1ص79                                                                                                                                                                                                               |
| "ثُمُ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلْدِ"سورة يونس الآية 52ص55                                                                                                                                                                                           |
| " قَالَ يَا قَوْمِ هَؤُلاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ" سورة هود الآية 78ص71                                                                                                                                                                                            |
| "فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَاءِ أَخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِنْ وِعَاءِ أَخِيهِ، كَذَٰلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ أَ مَا كَانَ                                                                                                                                       |
| لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ الْمَلِكِ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ ۗ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ                                                                                                                                            |
| عَلِيةٌ "سورة يوسف الآية 76ص58                                                                                                                                                                                                                                              |

| "وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهُمْ بِمَا صَنَعُوا قَارِعَةٌ أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِنْ دَارِهِمْ حَتَّى يَأْتِيَ وَعْدُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ" سورة الرعد الآية 31                                                                                                            |
| وَمِنَ الأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ" سورة الرعد الآية36                                                                                              |
| "وَلَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَهُ الدِّينُ وَاصِبًا ۚ أَفَغَيْرَ اللَّهِ تَتَّقُونَ " سورة النحل الآية<br>52                              |
| " إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَٰئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا "سورة الإسراء الآية 36ص                                              |
| "إِذَا يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا"سورة الإسراء الآية104ص84                                                                    |
| "أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ آيَاتِنَا عَجَبًا "سورة الكهف الآية 9ص76                                              |
| "فَاخْتَلَفَ الأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ" سورة مريم الآية 37                                                                                             |
| "يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَٰنِ وَفْدًا" سورة مريم الآية85                                                                             |
| اإِنْ كُلُّمَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا"سورة مريم الآية 93ص48                                                      |
| "وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْمًا وَلا هَضْمًا" سورة طه الآية112ص45                                               |
| "قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ 1﴾ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ "سورة المؤمنون الآية 1-2ص63                                                 |
| "الْمُلْكُ يَوْمَئِذٍ الْحَقُّ لِلرَّحْمَٰن وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكَافِرِينَ عَسِيرًا" سورة الفرقان الآية 26ص48                                       |
| "وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا"سورةالفرقان                          |
| الآية 63                                                                                                                                                 |
| "وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيَامًا" سورة الفرقان الآية 64                                                                           |
| " فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِئَةٍ يَنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنْتَصِرِينَ "سورة القصص                                            |
| الآية 81                                                                                                                                                 |
| "وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُحْرِمُونَ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَةٍ" سورة الروم الآية 55ص61                                                 |

| "اتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ" سورة العنكبوت الآية 45                                                                            |
| "قَالَ هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِي لِيَبُلُونِي ءَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ" سورة العنكبوت الآية 176ص44                                               |
| "وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْنا عَلَى وَهْن وَفِصَالُهُ فِي عَامَينِ أَن ٱشْكُر لِي وَلَوِالِدَيْكَ إِلَىَّ |
| اَلْمِصِير" سورة لقمان الأية 14ص52                                                                                                             |
| "وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى الله وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بِالْعِرْوَةَ الْوَتْقَى " سورة لقمان الآية                            |
| 54                                                                                                                                             |
| "وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ كَأَنَ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلاَ سَاعَةُ مِنْ النَهَارِ" سورة لقمان الآية 45ص59                                            |
| "وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا الْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ" سورة السجدة الآية 29ص82                                                          |
| "جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلِّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبْ" سورة فاطر الآية 33ص70                                           |
| "قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَانًا فَأَلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ" سورة الصافات الآية 97ص62                                                          |
| "وَنَصَرْنَاهُمْ فَكَانُوا هُمُ الْغَالِبِينَ"سورة الصافات الآية81                                                                             |
| "إِن كُلُّ إِلَّا كَذَّبَ الرُّسُٰلَ فَحَقَّ عِقَابِ" سورة ص الآية 14ص55                                                                       |
| "قُلْ أَفَغَيْرَ اللَّهِ تَأْمُرُونِيِّ أَعْبُدُ أَيُّهَا الجُاهِلُونَ" سورة الزمر الآية 64                                                    |
| "وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ"سورة غافر الآية 28ص45                                                         |
| "وَإِنَّهُ لَذِكْرُ لَكَ وَلِقَوُمِكَ وَسَوُفَ تُسْئَلُونَ" سورة الزحرف الآية 44ص44                                                            |
| " إِنَّ اللَّهَ عِنْده عِلْمِ السَّاعَة وَيُنَزِّل الْغَيْثَ وَيَعْلَم مَا فِي الْأَرْحَام"سورة الشوري الآية                                   |
| 65 <sub></sub>                                                                                                                                 |

| "قَالَ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللَّهِ وَأَبَلَغُكُمْ مَا أَرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِنِّي أَرَاكُمْ قَوْمًا بَحْهَلُونَ"سورة سورة الأحقاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الآية 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| اإِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ ذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ "سورة ق الآية 37ص81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| " إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ﴿ 5 ﴾ وَإِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعٌ "سورة الذريات الآية 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| "وَفجَّرنَا اَلأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْر قَدْ قُدِرَ "سورة القمر الآية 12ص60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| "الْحَاقَّةُ .مَا الْحَاقَّةُ .وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحَاقَّةُ"سورة الحاقة الآية1-2-3ص71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| "كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَعَادٌ بِالْقَارِعَةِ "سورة الحاقة الآية 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| "وَلَاطَعَامٌاإِ لَّامِنْ غِسْلِينٍ، لَّا يَأْكُلُهُ إِلَّا الْخَاطِئُونَ"سورة الحاقة الآية 36-37ص76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| "وَاذْكُرْ اِسْمَ رَبِكَ وَ تَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً" سورة المزمل الآية 08                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| "فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴿8﴾ فَذَلِكَ يَوْمَئِذٍ يَوْمٌ عَسِيرٌ" سورة المدثر الآية 8-9ص69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| "لا تُحَرِّكْ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ * إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ * فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ * فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَعْكِمُ وَقُرْآنَهُ * فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَعْكُ وَقُرْآنَهُ * فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَعْهُ وَقُرْآنَهُ * فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ * فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ * فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ * فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ * فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ * فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ |
| " الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| "وَإِذَا كَالُوهُم أَو وَّزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ" سورة المطففين الآية 03                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| "كَلَّا إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ" سورة المطففين الآية 07ص68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| "هَلْ تُوِبَ الكُفَارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُوْنَ" سورة المطففين الآية 36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| "قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا"سورة الشمس الآية 9ص87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| "وَإِنَّ لَنَا لَلَآخِرَةً وَالْأُولَىٰ" سورة الليل الآية 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| "وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَى" سورة الضحى الآية 07                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| -2-1                  | الآية           | القارعة                                 | "سورة        | الْقَارِعَةُ       | مَا       | أَدْرَاكَ | لْقَارِعَةُ * وَمَا | لْقَارِعَةُ * مَا ا       | í,'' |
|-----------------------|-----------------|-----------------------------------------|--------------|--------------------|-----------|-----------|---------------------|---------------------------|------|
| ص71                   |                 | •••••                                   |              |                    |           |           |                     |                           | 3    |
|                       |                 |                                         |              |                    |           |           |                     |                           |      |
| . (3                  |                 |                                         | 0 13         | <i>,</i> , , ,     | ٥         |           |                     |                           |      |
|                       |                 |                                         |              |                    |           |           |                     | كَلَّا لَيُنبَذَنَّ فِي ا |      |
| ص74                   | • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |              |                    |           | 6         | ةِ الآية 4–5–       | ُفْئِدَةِ"سورة الهمز      | الا  |
| " <b>4</b> 4 <b>)</b> | هُوًا أَحَدُ    | يَكُنْ لَهُ كُنْ                        | ﴿ 3 ﴾ وَلَمْ | ِدْ وَلَمْ يُولَدْ | لَمْ يَلِ | مَدُ ﴿2﴾  | ﴿1﴾ اللَّهُ الصَّ   | فُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُّ | 11   |
| .ص74                  |                 |                                         |              |                    |           | 4-        | آية 1–2–3           | ورة الإخلاص الا           | ىد   |



# فهرس الموضوعات

|                                       | لمقدمة     |
|---------------------------------------|------------|
| ص                                     | وطئة       |
| ظري                                   | لفصل الن   |
| رات الدلالية: ماهيته و تطوره          | 🌣 التغي    |
| نعريف التغير الدلالي لغة              | ; <b>✓</b> |
| طلاحاًص07                             | واص        |
| لغةص77                                | · –        |
| اصطلاحا                               | ۱ –        |
| المعنى في الدراسات                    | 🌣 تغير     |
| يمةص10                                | القد       |
| نغير المعنى في الدراسات               | ; <b>√</b> |
| يةص10                                 | الغرب      |
| 10عند الهنودص                         | <b>-1</b>  |
| عند اليونانص10                        | -2         |
| نغيرالمعنى في الدراسات                | ; <b>✓</b> |
| يةالقديمةص12                          | العرب      |
| 26لمعنى في الدراسات الحديثةص          | ❖ تغيرا    |
| نغيرالمعنى في الدراسات                | ; <b>✓</b> |
| يةالحديثةص26                          | الغرب      |
| نف المعنى في الدراسات العربية الحديثة | i 🗸        |

| فير الدلاليص33                            | 💠 أنواع التا |
|-------------------------------------------|--------------|
| ر الانحطاطي أو الخافضص33                  | √ التغير     |
| المتساميص34                               | √ التغير     |
| نحوالتخصيص أوتخصيص المعنىص35              | √ التغير     |
| نحوالتعميم أوتعميم المعنىص35              | √ التغير     |
| ول نحو المعاني المضادةص36                 | √ التحو      |
| 39                                        | ❖ مجالاته.   |
| 40                                        | 🏞 علاقاته.   |
| لبيقي                                     | الفصل التط   |
| د                                         | ❖ تمهيا      |
| اظ المجردةمن القرآن الكريم في السورالمكية | الألف        |
| الكافر والكفرص44                          | ✓            |
| المؤمن والإيمانص44                        | ✓            |
| الهدى والظلالص45                          | ✓            |
| الرحمان الرحيمص47                         | ✓            |
| الذّكر                                    | ✓            |
| المسلم والإسلام                           | ✓            |
| الآخرةص51                                 | ✓            |
| الحمد والشكرص51                           | ✓            |
| الأجر والثوابص52                          | ✓            |
| 53 -                                      | ✓            |

# فهرس الموضوعات

| المحسن والإحسانو53 | $\checkmark$ |
|--------------------|--------------|
| الخلدص54           | $\checkmark$ |
| العقاب والعذابص55  | $\checkmark$ |
| الدينص56           | $\checkmark$ |
| الساعة             | ✓            |
| القضاء والقدرص59   | ✓            |
| الحلف والقسمص60    | ✓            |
| الجحيم             | ✓            |
| النجوىص63          | ✓            |
| الخشوعص63          | ✓            |
| الغيث والمطرص64    | $\checkmark$ |
| الفؤادص65          | $\checkmark$ |
| الجاهلية           | $\checkmark$ |
| الأحزابص68         | ✓            |
| <b>6</b> 9 سجين    | ✓            |
| الصور والناقورص69  | ✓            |
| عدنص70             | $\checkmark$ |
| الطهارةص71         | $\checkmark$ |
| القارعةص71         | $\checkmark$ |
| الحاقةص72          | ✓            |
| الزقوم             | ✓            |

# الفهرس

| الحطمةص74                                         | $\checkmark$  |
|---------------------------------------------------|---------------|
| الصمدص74                                          | ✓             |
| الصاخةص75                                         | ✓             |
| الغسلينص76                                        | ✓             |
| الرقيمص76                                         | ✓             |
| الألفاظ المحسوسة من القرآن الكريم في السور المكية | ✓             |
| الرسول والنبيص77                                  | $\checkmark$  |
| القرآن والكتابص78                                 | $\checkmark$  |
| النصر والفتحص80                                   | $\checkmark$  |
| القلبص81                                          | ✓             |
| السجودص82                                         | ✓             |
| الصلاةص85                                         | ✓             |
| الزكاةص86                                         | ✓             |
| الميزانص87                                        | ✓             |
| التبتلص88                                         | $\checkmark$  |
| 91                                                | • خاتمة       |
| در و المراجع                                      | • قائمة المصا |
| ت القرآنيةص102                                    | • فهرس الآيار |
| 108.                                              | • الفهرس      |